#### BIBLIOTHECA INDICA A COLLECTION OF ORIENTAL WORKS.

# न्यायबिन्द्रीका।

# THE NYÄYABINDU-TĪKĀ) OF DHARMOTTARA ĀCHĀRYA

TO WHICH IS ADDED

## THE NYÄYABINDU

EDITED BY

PETER (PETERSON, M.A.,

Elphinstone Professor of Sanskrit, Bombay.

(Re-issue.)

Work Number 128.



issue Number 1507 New Series.

(Complete Work.)

#### **CALCUTTA:**

Printed at the Baptist Mission Press.

Published by the Asiatic Society of Bengal, 1, Park Street.

1929.

#### BIBLIOTHECA INDICA

WORK No. 128.

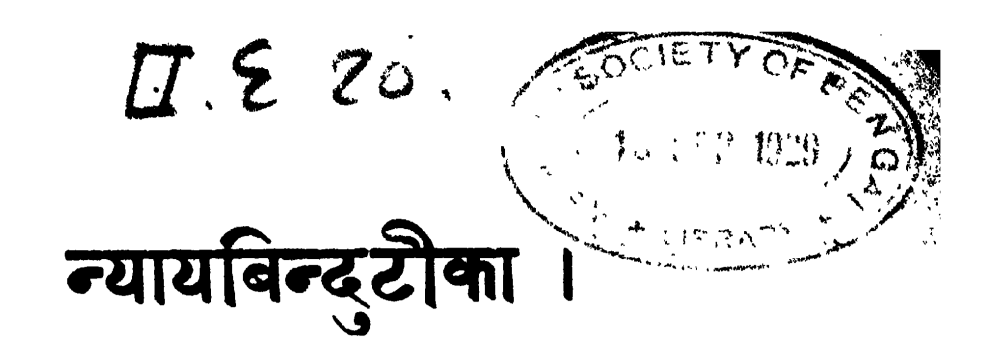
NYAYABINDU-TĪKA
(TEXT AND COMMENTARY)

### BIBLIOTHECK ENDS -

March 3 , 128

ATT- HEATHAIL (A.C.)

TEXT AND COMMENTARY



# THE NYĀYABINDU-ŢĪKĀ

OF

## DHARMOTTARA ĀCHĀRYA

TO WHICH IS ADDED

## THE NYAYABINDU

EDITED BY

PETER PETERSON, M.A.,

Elphinstone Professor of Sanskrit, Bombay.

(Re-issue.)

PRINTED AT THE BAPTIST MISSION PRESS.

PUBLISHED BY THE ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

CALCUTTA.
1929.

#### NOTE TO THE REPRINT ISSUE.

The late Peter Peterson's edition of the Nyāyabindu-Ṭikā in the Bibliotheca Indica, 1889, has been out of print for some considerable time and the paper of the surviving copies in India has so badly deteriorated by the passage of forty monsoons that it has become brittle to breaking point and generally unfit to be handled.

The importance of the work, the growing interest taken in it, and especially the publication of a new edition by Th. Steherbatsky, Bibliotheca Buddhica, VII, (Petrograd, 1918) make it imperative to have Peterson's editio princeps again available for purposes of comparison. The brief preface to Steherbatsky's edition of the Sanskrit text, like that of his edition of the Tibetan translation, being in Russian, is unfortunately of no help to most Indian scholars. Furthermore, the Bilingual Index to the Nyāyabindu by the late S. C. Vidyabhusana (Bibliotheca Indica, 1917) refers in its Sanskrit portion to the page-numbers of Peterson's edition.

For these and other reasons, not the least being the wish to perpetuate Peterson's memory in connection with his work on this text, it has been decided to re-issue his edition. This reissue is made without any revision whatever and is solely intended to place the editio princeps in its original form again in the hands of scholars for whatever use they may wish to make of it. It is a re-issue only and not a new edition. If any further MSS. of the work should be discovered and if further independent work on the text continues to be published this re-issue will be indispensable as copies of its first edition have become almost unobtainable. The revised text edited by Stcherbatsky contains as yet no varietas lectionum, which has been promised for a further fascicle still to be published, though now for already more than ten years announced as " in the press," and of which it has not been stated whether the descriptive portion will be in English or in Russian. This present re-issue implies however a sincere tribute to Stcherbatsky for his fine labours on this text.

It has been attempted to make the reprint a diplomatically true copy of the first edition.

The reproduction of the Sanskrit portions has been attended to, with his usual care, by Mahāmahopādhyāya Kamalakṛṣṇa Smṛtitīrtha, whilst the undersigned has taken responsibility for the reprint of the English portions, and it goes without saying that Peterson's Dedication and Preface are faithfully reproduced without modification.<sup>1</sup>

The reprint has the same page-numbering as of the original issue to which it has been made to correspond line by line, so that references, even in detail, remain the same for both issues.

CALCUTTA,
June 15th, 1929.

JOHAN VAN MANEN.

<sup>1</sup> The correction in the re-issue of a few misprints such as "volumes" for "columns" in line 4 of the footnote of p. VI of the Preface does not seem to call for detailed mention.

#### **DEDICATED**

TO

# HIS MAJESTY THE KING OF SWEDEN AND NORWAY

OSCAR II.

PATRON OF THE EIGHTH INTERNATIONAL CONGRESS OF ORIENTALISTS

BY HIS MAJESTY'S

MOST OBEDIENT SERVANT

PETER PETERSON.

# न्यायबिन्दुरीका।

# धमीत्तराचार्यकता।

THE NYĀYABINDU-ŢĪKĀ,

BY

DHARMOTTARA ÄCHÄRYA.

#### PREFACE.

The circumstances under which this ancient treatise on logic is now for the first time published, as a number of the Calcutta Bibliotheca Indica, should interest even the general reader. The first to make known to us so much as the name of the author, the Acharya Dharmottara, was the Russian scholar W. Wassiljew. During a ten years' residence at Pekin (1840-1850) Wassiljew devoted himself to the study at first hand of Buddhism, fired, as he tells us, with the hope of affording proof that the "Russians too could do something for learning." Wassiljew did much. He would appear to have already mastered both the Chinese and the Tibetan languages; and with these keys he unlocked the vast stores of Buddhist tradition in Northern Asia. That tradition is not indigenous, and the books in which it is preserved are for the most part translations from Sanskrit. If we can conceive a state of things in which the whole of the New Testament, lost for ages, and perhaps for ever, in the original Greek, should have been suddenly recovered, in the form of a translation into old Gothic, we shall appreciate the service Wassiljew did to the study of Buddhism.

In his first publication 'Buddhism, its Dogmas, History and Literature' Wassiljew had a good deal to tell us of the Buddhist āchārya or teacher, Dharmottara. The Dharmottarīya school, so called after its founder Dharmottara or Uttaradharma, was one of eleven schools into which the great Sthavira sect of Buddhists was ultimately subdivided (pp. 253, 256). Along with three of these schools the follow-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Buddhismus, seine Dogmen, Geschichte und Literatur. St. Petersburg, 1860. I use this German translation.

ers of Dharmottara asserted that "it was possible for those who had been saved again to fall "(p. 279). Lastly, in a very important passage, which can only be generally referred to here, Wassiljew brings together the names Dignāga, Dharmakīrti, Śāntideva and Dharmottara in a way which has special significance for our book (p. 318).

One of the Tibetan works used by Wassiljew, and of which he had already in 1860 prepared a translation into Russian, was Täranätha's history of Buddhism, known pretty generally now from Max Müller's references to it in his 'India: what can it teach us?' (Note on the Renaissance of Sanskrit Literature.) Schiefner, the translator into German of Wassiljew's first work, published the Tibetan text of Taranatha in 1868: and independent translations into Russian and German, by Wassiljew and Schiefner respectively, appeared in 1869. In his book Schiefner was able to use the greater part of Wassiljew's notes; and at p. 330 of the German work it will be found that Schiefner corrects from Wassiljew his own translation of a passage in which, according to Wassiljew, Dharmottara is referred to. Schiefner adds the information that the Tibetan Tandjur¹ contains, among other works by Dharmottara, one entitled the Nyāyabinduţīkā.

Now this Nyāya-bindu-tīkā of Dharmottarāchārya is the book which I have the good fortune to offer here to scholars in its lost Sanskrit original form. For the circumstances under which the then unique MS. of the work (written Samvat 1229=A.D. 1173) was discovered among the palm-leaf MSS. preserved in the Jain temple of Śāntinātha,

<sup>1 &</sup>quot;The Tibetan Tandjur is a compilation in Tibetan of all sorts of literary works, written mostly by ancient Indian Pandits and some learned Tibetans in the first centuries after the introduction of Buddhism into Tibet, commencing with the seventh century of our era. The whole makes 225 volumes." Csoma Körösi, quoted in Weber's History of Indian Literature, p. 209, note.

Cambay, I may be permitted to refer to my Third Report.¹ The publication of the book is due to the liberality of the Asiatic Society of Bengal. Observing from the Annual Address of the President of that Society that it was intended to publish some of the Tibetan texts collected by Csoma Körösi and Hodgson, side by side with their Sanskrit originals, I offered to edit in that way Dharmottara's book. This has unfortunately not been found practicable; but the search for Dharmottara's work in its Tibetan form has at least revealed the fact that the Society possesses a work of the same name by the better known author, Dharmakirti.² Both books are of course commentaries (ṭīkās) on a work entitled the Nyāyabindu, and it is to be hoped that Dharmakīrti's books will ultimately be made available, if not in Sanskrit, at least in a translation from the Tibetan.

Jayanti jäti-vyasana-prabandhaprasüti-hetor jagato vijetuh
rägädyaräteh Sugatasya vächo
manas-tamas-tänavam ädadhänäh.

Dharmottaracharya's commentary on the Nyayabındu.

I have already tried to convey to the reader something of that sense of ruin and desolation which must flow into the mind of him who, in this empty temple, turns over these buried records of human faith and love and sorrow. Here in the midst of it all is one solitary survival of a still older faith, of a vet greater religion. I turn the page and read:

<sup>&</sup>quot;The world breeds nothing but a chain of evils that begin with birth; but He has overcome the World. It is He that fighteth for us. His words lighten the darkness of our souls. Glory to Buddha."

A Third Report of operations in search of Sanskrit MSS. in the Bombay Circle. Trübner & Co., 1887.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> For this Buddhist writer see Aufrecht in the Indische Studien, XVI, 204 (the passage is given in English in Peterson and Durgaprasad's Subhashita-avli of Vallabhadeva, Introduction, p. 46).

The first of the three chapters into which this book is divided had already been printed from the Cambay palmleaf MS. (A), when I was very unexpectedly put in possession of a second MS. For this find I was indebted to Mr. Bhagvandas Kevaldas, the well-known agent for the search for Sanskrit MSS. in the Bombay Presidency. vandas noticed that the Bhao Daji collection of MSS. belonging to the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society contained a work styled, in the Catalogue, Laghu-Dharmottara-Sūtra. We sent for that book and found to our delight that it contained a second copy of Dharmottara's commentary on the Nyāya-bindu, and a copy of the text of the Nyāyabindu itself (B). This discovery has very greatly lightened the task of editing the book. I have also, through it, been able to present at the end of the commentary the work to which it refers.

In reviewing my Third Report, Dr. Bühler was disposed to think that the Nyayabinduțikă of my Cambay MS. must be identical with a Dharmottara-vritti which he saw in Jesalmir, and of which he had a copy made for the Bombay Government collection. This has not turned out to be the case but the Jesalmir MS. is nevertheless of great importance to It is not Dharmottara's book, but a commentary upon that by a writer whose name is not given. Unfortunately it is a mere fragment, extending only to p. 20 of this edition of the Nyayabinduțikă. In a paper, read before the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society, I have put together the information contained in the Jesalmir fragment, and have shown in particular that, according to the anonymous commentator, Dharmottara had three predecessors in his task of commenting on these old sūtras, Vinītadeva, Śāntibhadra, and Dharmakirti. As this last writer is known to have written a commentary on a work by Dignaga, who is supposed to have been a contemporary of Kālidāsa's, we obtain from this statement something in the nature of a clue to Dharmottara's date. But for this, and some speculations as to the authorship of sutras held in such high honour by a succession of famous Buddhist writers, I must take leave here to refer to my paper, which will appear in the forthcoming number of the Society's Journal.

The two MSS. on which this edition is thus based have been very carefully collated by me in collaboration with my Shāstrī, Mr. Syamji Valji, whose assistance I desire cordially to acknowledge. We cannot hope that our text is absolutely correct. But we have spared no pains to make it as correct as we could.

I had intended to furnish this edition with full notes, but I soon found that the only satisfactory way of explaining a text, which is in places very obscure, would be to attempt a complete translation. I had made considerable progress with a translation when an unexpected opportunity of attending the Stockholm Orientalist Congress rendered it advisable to lay that undertaking aside for the time. The book itself will, I am confident, have great interest for students of Buddhism and of Hindu Philosophy; and I have ventured to solicit permission, which has been kindly given, to dedicate it to the august and learned Patron of the Assembly. I cannot refrain from adding that to me, the son of a Shetlander, it is as great a pleasure as it is an honour, to present this venerable relic of old-world thought to the Sovereign of Norway and Sweden.

P. PETERSON.

Bombay, July 24th, 1889.

# न्यायबिन्दुरीका।

- Leau-

## प्रथमपरिच्छेदः।

जयन्ति जातित्यसनप्रबन्ध-प्रस्तिहेतोर्जगतो विजेतुः। रागाद्यरातेः सुगतस्य वाचो मनस्तमस्तानवमाद्धानाः॥

सम्यग्ज्ञानपूर्विका सर्वेत्यादिनाऽस्य प्रकरणस्याभिधेयप्रयोजनसुच्यते । दिविधं हि प्रकरणप्रतीरं प्रब्दोऽर्थस्रित । तन प्रब्दस्य
स्वाभिधेयप्रतिपादनमेव प्रयोजनम् । नान्यत् । त्रतस्त्रक्ष निरूप्यते ।
त्रभिधेयं तु यदि निष्ययोजनं स्वान्तदा तत्प्रतिपत्तये प्रब्दसंदर्भोऽपि नारसणीयः स्वात् । यथा काकदन्तप्रयोजनाभावात्रव तत्परीचारसणीया प्रेचावता । तस्तादस्य प्रकरणस्यारस्थणीयत्वं दर्भयताऽभिधेयप्रयोजनसनेनोच्यते । यसात्सम्यग्ज्ञानपूर्विका
सर्वपुद्वार्थसिद्विस्तसान्तप्रतिपत्त्यर्थमिदमारभ्यतः दत्त्यथमव

वाक्यार्थः । श्रव च प्रकरणाभिधेयस्य सम्यन्ज्ञानस्य सर्वपुरुषार्थ-सिद्धिहेतुलं प्रयोजनसुन्नम् । त्रसिंखार्थ उच्यमाने संबन्ध-प्रयोजनाभिधेयान्युक्तानि भवन्ति। तथा हि पुरुषार्थीपयोगि सम्यग्ज्ञानं युत्पाद्यितव्यमनेन प्रकर्णेनेति ब्रुवता सम्यग्ज्ञान-भ मख प्रबद्धंदर्भस्याभिधेयं तद्वात्पादनं प्रयोजनं प्रकर्णं चेद-सुपायो खुत्पादमखेत्युक्तं भवति । तस्मादभिधेयभागप्रयोजना-भिधानसामर्थात्मंबन्धादीन्युकानि भवन्ति। न तिद्सेकं वाक्यं संबन्धमभिधेयं प्रयोजनं च वक्तुं साचात्समर्थम्। एकं तु वदस्त्रयं सामर्थाइर्णयति। तत्र तदित्यभिधेयपदम्। युत्पाद्यत इति १॰ प्रयोजनमिदम् । प्रयोजनं चाच वक्तुः प्रकर्णकर्णयापार्ख चिन्छते स्रोत्स स्रवणयापार्ख। तथा हि सर्वे प्रेचावनाः प्रवित्तप्रयोजनमन्त्रिय प्रवर्तनो । तत त्राचार्य्येण प्रकर्णं किमधं क्तनं त्रोत्सिस किमधं त्रुयत इति संप्रययुत्पादनं प्रयोजनम-भिधीयते। सम्यग्ज्ञानं युत्पद्यमानानामात्मानं युत्पादकं कर्तुं १५ प्रकरणमिदं कृतं प्रिययाचार्यप्रयुक्तामातानो युत्पित्तिमिक्किः प्रकरणमिदं श्रूयत इति प्रकरणकरण-श्रवणयोः प्रयोजनं युत्पा-दनम्। संबन्धप्रदर्शनपदं तु न विद्यते। सामर्थादेव तु स प्रति-पन्नयः। प्रेचावता हि सम्यग्ज्ञानयुत्पादनाय प्रकर्णमिद्मार्थ-वताऽयमेवोपायो नान्य इति दर्शित एवोपायोपेयभावः प्रकर्ण-१ प्रयोजनयोः संबन्ध इति । ननु च प्रकर्णश्रवणात्प्रागुक्तान्यथ-भिधेषादीनि प्रमाणाभावात्रेषावद्भिनं रहण्ये। तत्किमेतेरा-रकाप्रदेश उने:। सत्यमश्रुते प्रकर्णे कथितान्यपि न निसी-

नि। उन्नेषु त्वप्रमाणनेष्यधभिधेयादिषु संग्रय उत्पद्यते। विश्वाच प्रवर्तको । अर्थसंश्रयोऽपि हि प्रवस्यक्रम् । प्रेषावता-मिनर्घसंग्रयो निरुत्वक्तम्। त्रत एव ग्रास्वकारेणैव पूर्वं संग-न्धादीनि युज्यने वन्म्। व्याख्यातृणां हि वचनं कीडार्थम-े विपरीता । शास्त्रकतां तु प्रकर्णप्रारमे न विपरीता - भ अभिधेयाद्यभिधाने प्रयोजनसुत्पम्यामो नापि प्रदक्तिम् । श्रतस्तेषु ्रेसंग्रयो युक्तः। त्रनुकेषु तु प्रतिपत्तृभिर्निष्ययोजनमभिषेयं संभायेताऽस्य प्रकरणस्य काकदमापरीचाया दव। त्रप्रक्यानुष्ठानं हैवा। ज्वरहरतचकचूडारह्मासंकारोपदेशवत्। श्रमभिमतं वा प्रयोजनम्। मारुविवासक्रमोपदेशवत्। स्रतो वा प्रकर्णास्रघुतर । । जपायः प्रयोजनस्य। ऋनुपाय एव वा प्रकर्णं संभास्येत। एतासु चानर्थसंभावनास्वेकस्यामप्यनर्थसंभावनायां न प्रेचावन्तः प्रवर्तने। श्रभिधेया दिष्वर्थसंभावना अर्थसंभावना विस्द्वोत्पद्यते तथा प्रेचावनः प्रवर्तन्त इति प्रेचावतां प्रष्टस्यक्रमर्थसंभावनां कर्तुं संबन्धादीन्यभिधीयन इति खितम्। ऋविसंवादकं श्वानं १५ सम्यग्ज्ञानम्। लोके च पूर्वसुपदर्शितमधं प्रापयसंवादक उच्चते। तदञ्जानमपि प्रदर्शितमधं प्रापयत्मंवादकसुच्चते। प्रदर्शिते चार्थे प्रवर्तकलमेव प्रापकलम्। नान्यत्। तथा हि न ज्ञानं जनयद्धं प्रापयति। ऋषि लर्थे पुरुषं प्रवर्तयत्प्रापयत्यर्थम्। प्रवर्तकत्मपि प्रकृतिविषयप्रदर्शकलमेव। निह पुरुषं स्ठात्प्रवर्तियतुं ग्रक्नोति २० विज्ञानम्। त्रत एव चार्याधिगतिरेव प्रमाणफलम्। त्रधिगते चार्चे प्रवर्तितः पुरुषः प्रापितञ्चार्यः । तथा च सत्यर्थाधिगमा-

समाप्तः प्रमाण्यापारः। त्रत एवानधिगतविषयं प्रमाणम्। येमैव हि ज्ञानेन प्रथममधिगतोऽर्थस्नेनैव प्रवर्तितः प्रापितश्चार्थः । तत्रैवार्थे किमन्येन ज्ञानेनाधिकं कार्य्यम् । ततोऽधिगतविषयमप्रमाणम् । तत्र योऽर्थो दृष्टलेन ज्ञातः स ५ प्रत्यचेण प्रविषयोक्तः। यसायसिम्पर्ये प्रत्यचस्य साचा-त्कारितव्यापारो विकल्पेनानुगम्यते तस्य प्रदर्शकं प्रत्यचम् । तसाहष्टतया ज्ञातः प्रत्यचदिर्शितः । श्रनुमानं तु सिङ्गदर्शना-सिसिन्वत्प्रद्यत्तिविषयं दर्शयति । यथा च प्रत्यचं प्रतिभास-मानं नियतमधं दर्शयति । ऋनुमानं च सिङ्गसंबन्धं नियतमधं 🕫 दर्शयति । त्रत एते नियतस्थार्थस्य प्रदर्शके । तेन ते प्रमाणे । नान्यदिज्ञानम्। प्राप्तं प्रकामर्थमाद्र्ययाप्रापकम्। प्रापकलाच प्रमाणम् । श्वाभ्यां प्रमाणाभ्यामन्येन च ज्ञानेन प्रदर्शितोऽर्थः कश्चिद्रह्यन्नविपर्यसः। यथा मरौचिकासु जलम्। स चासन्वा-त्राप्तमग्रकाः। कश्चिद्नियतो भावाभावयोः। यथा संग्रयार्थः। १५ न च भावाभावाभ्यां युक्रोऽर्थो जगत्यस्ति । ततः प्राप्तमग्रक्य-सादृशः। सर्वेष चा सिङ्गजेन विकर्षेन नियामकमदृष्टा प्रवन्तेन भावाभावयोर्नियत एवार्थी दर्शयितयः। स च प्राप्तुमप्रकाः। तसाद्यक्षप्रापणमत्यन्तविपरीतं भावाभावनियतं चार्थं दर्शय-दप्रमाणमन्यज्ञानम् । त्रर्थिकयार्थिभिद्यार्थिकयासमर्थार्थप्राप्ति-१ शिमित्रं ज्ञानं स्वायते। यश्च तैर्म्वायते तदेव प्रास्त्रे विचार्यते। ततोऽर्घित्रियासमर्थवस्तुप्रदर्शकं सम्बग्ज्ञानम्। यच तेन प्रद-श्चितं तदेव प्रापणीयम्। श्रर्थाधिगमात्मकं हि प्रापकमित्यनम्।

तत्र प्रदर्शितादन्यदसु भिषाकारं भिष्ठदेशं भिष्ठकासं च। विरुद्धधर्मसंसर्गाद्यान्यदस्त । देशकासाकारभेद्य विरुद्धधर्म-संसर्गः। तस्मादन्याकारवदसुयाहि नाकारान्तरवित वस्तुनि प्रमाणम्। यथा पौतग्रञ्जन्याहि शक्ते ग्रञ्जे। देशान्तरस्यपाहि च न देशान्तरस्थे प्रमाणम्। यथा कुम्बिकाविवरदेशस्थायां ५ मिणिप्रभायां मिणिया हि ज्ञानं नापवर्कदेशास्त्रे मणी। कालान्तरयुक्तयाचि च न कालान्तरवित वसुनि प्रमाणम्। यथार्धराचे मधाक्रकालवसुग्राहि स्वप्नज्ञानं नार्धराचकाले वस्तुनि प्रमाणम्। ननु देशनियतमाकार्नियतं च प्रापियतुं प्राक्यं यत्कालं तु परिच्छित्रं तत्कालं न प्रक्यं प्रापियतुम्। १० नोच्यते यसिम्नेव काले परिच्छिद्यते तसिम्नेव काले प्राप-यितयमिति। ऋन्यो हि दर्शनकालोऽन्यस प्राप्तिकालः। किं तु यत्कालं परिच्छित्रं तदेव प्रापणीयम्। त्रभेदाध्यवसायाच संतानगतमेकलं द्रष्टव्यमिति ।

सम्यग्जानं पूर्वं कारणं यस्याः सा तथोका । कार्य्यात्पूर्वं १५ भवत्कार्णं पूर्वसुक्रम्। कार्णग्रब्दोपादाने तु पुरुषार्थसिद्धः साचात्कारणं गम्येत। पूर्वशब्दे तु पूर्वमाचम्। दिविधं च सम्य-ग्जानम्। त्रर्थिकयानिर्भासम्। त्रर्थिकयासमर्थे च प्रवर्तकम्। तयोर्यत्रवर्तकं तदिह परीच्यते। तच पूर्वमाचम्। न तु साचात्का-रणम्। सम्यग्जाने हि सति पूर्वदृष्टसार्णम्। सार्णाद्रभिलाषः। १० श्रभिकाषात्रवृक्तिः। प्रवृक्तेस प्राप्तिः। ततो न सास्राद्धेतुः। श्रर्थ-कियानिभिषे तु यद्यपि साचात्रवृत्तिस्त्रयापि तम् परीचणीयम्।

यचेव हि प्रेचावनोऽर्थिनः साम्राक्षास्तर्परीच्यते । त्रर्थिकया-निर्भागे च जाने सित सिद्धः पुरुषार्थः। तेन तच न साग्रद्धा अर्थे ज्ञाते। त्रतसन्न परीचणीयम्। तस्मात्परीचार्डमसाचात्कारणं सम्यग्जानमाद्र्रायितं कारणप्रब्दं परित्यच्य पूर्वग्रहणं क्रतम्।

- पुरुषस्यार्थः। ऋर्थात द्रत्यर्थः। काम्यत द्रति यावत्। द्रेयोऽर्थ उपादेयो वा। इयो हार्थी हातुमिखते। उपादेयोऽपुपादातुम्। न च इेयोपादेयाभ्यामन्यो राशिरिक्त । उपेचणीयो झनुपादेय-लाहुय एव। तस्य सिद्धिर्शनसुपादानं च। हेतुनिबन्धना हि सिद्धिरत्यिक्चिते। ज्ञाननिबन्धना तु सिद्धिरनुष्ठानम्। देवस्य १० इानमनुष्ठानम्। उपादेयस्य चोपादानम्। ततो इयोपादेययो-र्षानोपादानलचणानुष्ठितिः सिद्धिरित्य्चते।
- सर्वा चासौ पुरुषार्थसिद्धिश्चेति । सर्वग्रब्द रूष द्रव्यकात्र्ह्य हुनो न प्रकारकात्न्यें। ततो नायमर्थः। दिप्रकाराऽपि सिद्धिः सम्यग्ज्ञाननिबन्धनेति। श्रपि त्वयमर्थः। या काचित्सिद्धिः सा १५ सर्वा क्रुक्तेवासी सम्यग्जाननिबन्धनैवेति। सिथाजानाद्धि काकतासीयाऽपि नास्वर्थसिद्धिः। तथा हि यदि प्रदर्शितमधं प्रापयत्येवं ततो भवत्यर्थसिद्धिः। प्रदर्शितं च प्रापयत्मस्यग्जान-मेव। प्रदर्शितं चाप्रापयिक्याज्ञानम्। श्रप्रापकं च कथमर्थ-सिद्धिनिबन्धनं स्थात्। तस्माद्यन्त्रियाज्ञानं न ततोऽर्थसिद्धिः। २॰ चतदार्थसिद्धिसासम्यग्ज्ञानमेव। त्रत एव सम्यग्ज्ञानं यहातो ख्रायादनीयम्। यतस्तदेव पुरुषार्थसिद्धिनिवन्धनम्। ततो चावहूचात्पुरवार्थसिद्धिः सम्बग्ज्ञाननिवश्वनैवेति तावदुकं सर्वा

सा सम्य जानपूर्विनेति। इतिग्रन्दसासादित्यसिन्धै। यभ-दोस नित्यमभिसंबन्धः। तद्यमर्थी तस्मात्मम्यग्ज्ञानपूर्विका सर्वपुरुवार्थसिद्धिसामाद्वात्पाद्यते। यद्यपि च समासे गुणीभूतं सम्यग्ज्ञानं तथापी ह प्रकर्णे युत्पाद्यितव्यवात्रधानम्। तत-स्खिव तच्छब्देन संबन्धः। युत्पाद्यत इति विप्रतिपिनिनिराकर्णेन । प्रतिपाद्यते व्यत्पाद्यत इति। चतुर्विधा चाच विप्रतिपत्तिः। संख्या-लचणगोचरफलविषया। तच संख्याविप्रतिपन्तिं निराकर्तुमारु। दिविधमिति। दौ विधौ प्रकारावस्थिति दिविधम्। संस्थाप्रदर्शन-दारेण च व्यक्तिभेदो दर्शितो भवति। दे सम्यग्ज्ञानव्यकौ इति। व्यक्तिभेदे प्रदर्शिते प्रतिव्यक्तिनियतं सम्यग्जानस्वास्यातुं । ग्रकाम्। त्रप्रदर्शिते तु यित्रभेदे सकलयात्वनुयायि सम्बग्जान-लचणमेकं न ग्रकां वक्तम्। ततो लचणभेदकचनाक्रमेव संस्थाभेद-कथनम्। त्रप्रदर्शिते यित्रिभेदात्मके संख्याभेदे खचणभेदस्य दर्शय-तुमग्रकातात्। सस्मानिर्देशाङ्गलादेव च प्रथमं संस्थाभेदकथनम्।

किं पुनस्ति विधमित्या ह। प्रत्यचिमिति। प्रतिगतमा त्रित- १५ मचम्। त्रत्यादयः कान्नाद्यर्थे दितीययेति समासः। प्राप्तापका-संगतिसमासेषु परविषक्षिप्पतिषेधात्। श्रभिधेयविषक्षे सिति सर्व-सिङ्गः प्रत्यचग्रब्दः सिद्धः। त्रचात्रितवं च व्यत्पिनिमिनं ग्रब्स्य। न तु प्रष्टिनिमित्तम्। त्रमेन वचात्रितवेनैकार्थसम-वेतमर्थसाचात्कारितं खच्छते। तदेव ग्रब्द्ख प्रवृत्तिनिमित्तम्। १० ततस्य यत्विंचिद्र्यस्य साचात्वारिज्ञानं तत्प्रत्यचसुच्यते। यदि लचा त्रितलमेव प्रदित्तिमां सादिन्त्रियज्ञानमेव प्रत्यच-

C

मुखेत। न मानसादि। यथा गच्छतीति गौरिति गमन-क्रियायां युत्पादितोऽपि गोग्रब्दो गमनिक्रयोपल चितमेकार्थसमवेतं गोलं प्रवृत्तिनिमित्तीकरोति। तथा च गच्छत्यगच्छति च गवि गोग्रब्दः सिद्धो भवति ।

मीयतेनेनेति मानम्। कर्णसाधनेन मानग्रब्देन सारूष-लचणं प्रमाणमभिधीयते। लिङ्गग्रहणसंबन्धसारणस्य पञ्चानान-मनुमानम्। ग्रहीते पचधर्मे स्रुते च साध्यसाधनसंबन्धेऽनुमानं प्रवर्तत इति पश्चात्कासभागुच्यते । चकारः प्रत्यचानुमानयोसुख्य बललं समुचिनोति। यथार्थाविनाभावित्वाद्धं प्रापयत्रत्यचं १ - प्रमाणम्। तद्दर्थाविनाभावित्वादनुमानमपि परिच्छिन्नमधं प्राप-यग्रमाणिमिति। तचेति सप्तम्यर्थे वर्तमानो निर्धारणे वर्तते। ततोऽयं वाक्यार्थः। तन तयोः प्रत्यचानुमानयोरिति समुदायनिर्देशः। प्रत्यचिमत्येकदेशः। तत्र ससुदायात्रत्यचलजात्येकदेशस्य पृथक्कर्णं निर्धारणम्। तन प्रत्यचमनूद्य कल्पनापोढलमभान्तलं च विधी-१५ यते। यसद्भवतामस्राकं चार्थेषु साचात्कारिज्ञानं प्रसिद्धं तत्क-न्यनापोढाभ्रामत्वयुनं द्रष्टयम्। न चैतन्त्रान्तयं कत्त्रनापोढाभ्रा-नातं चेदप्रसिद्धं किमन्यत्रात्यच्य ज्ञानस्य रूपमवित्रायते। यत्रात्यच-ग्रन्दवाचं सदमूचेतेति। यसादिन्द्रियान्ययतिरेकानुविधा-व्यर्थेषु साचात्कारिज्ञानं प्रत्यचग्रन्दवाच्यं सर्वेषां सिद्धम्। तद-१ - तुबादेन कस्पनापोढाभान्तविधिः। कस्पनाया त्रपोढमपेतं क-स्पनापोढम्। कस्पनास्वभावर्षितमित्यर्थः। त्रभ्रान्तमर्थक्रियाचने वसुरूपेऽविपर्यसमुचाते। त्रर्थिकयाचमं वसुरूपं संनिवेत्रोपाधि-

धर्मात्मकम्। तत्र यस आग्यति तद्धान्तम्। एतस लचण्ड्यं विप्रतिपत्तिनिर्वतर्णार्थम्। न तनुमाननिष्टत्त्रर्थम्। यतः कष्प-नापोढयर्णेनैवानुमानं निवर्तितम्। तनासत्यभान्यर्णे गच्छ-हुचद्र्यनादि प्रत्यचं कल्पनापोढ़लास्थात्। ततो चि प्रहुक्तन रचमाचमवाष्यत इति संवादकत्वात्सम्यग्ज्ञानम्। कन्पनापोढत्वाच । प्रत्यचिमिति खादाग्रङ्गा। तिष्ववृत्त्यर्थमञ्जानगरणम्। तिङ्क भान्तवास प्रत्यचम्। निरूपलिङ्गजलाभावास नानुमानम्। न च प्रभाणान्तरमस्ति। त्रतो गच्छहुचदर्शनादि मिथ्याश्चानमित्युत्रं भवति। यदि मिथ्याज्ञानं कयं ततो दृचावाप्तिरिति चेत्। न ततो वचावाप्तिः। नानादेशगामी हि वचस्तेन परिच्छिनः। '॰ सहियो नावायते। यहेशस्वावायते स न.दृष्ट इति। न तस्रा-त्कि खिदर्थी (वाष्यते । जानान्तरादेव तु वृचादिर्थी (वाष्यते । द्रत्येवमभान्तप्रहणं विप्रतिपत्तिनिरासार्थम्। भाननं ह्यनुमानम्। खप्रतिभारेऽनर्थेऽध्यवसायेन प्रवृत्ततात्। प्रत्यचं तु याचा रूपे 'भ न विपर्यसम्। न वविसंवादकमभानामिष्ठ यष्टौतव्यम्। यतः सम्यग्ज्ञानमेव प्रत्यचम् । नान्यत् ।

तन सम्बग्जानला देवा विसंवादक ले खन्ने पुनर्विसंवादक पहणं निष्ययोजनमेव। एवं हि वाक्यार्थः खात्। प्रत्यचाख्यं यदिव-संवादकं ज्ञामं तत्करपमापोढमविसंवादकं चिति। म चानेम १० दिरविसंवाद्यष्टणेन किंचित्। तसाद्वाद्योर्थक्रियाचने वसुरूपे यद्विपर्यसं तद्भाममि वेदितसम्।

कीवृत्री पुनः कल्पनेह ग्रह्मत इत्याह । श्रभिलाप इति। श्रभिलायतेऽनेनेति श्रभिलापो वाचकः ग्रब्दः। श्रभिलापेन संसर्ग एकसिञ्जानेऽभिधेयाकार्खाभिधानाकारेण सह याद्या-कारतया ग्रीलनम्। ततो यदेकसिञ्जानेऽभिधेयाभिधानयो-५ राकारी संनिविष्टी भवतस्तदा संस्केऽभिधानाभिधेये भवतः। त्रभिलापसंसर्गाय योग्योऽभिधेयाभासो यखां प्रतीतौ सा तथोका। तन का चित्रतीतिर भिनापेन संसृष्टाभासा भवति। यथा य्तपन्नसंकेतस्य घटार्थकस्पना घटग्रब्दसंसृष्टार्थावभासा भवति। काचिन्नभिलापेनासंसृष्टाप्यभिलापसंसर्गयोग्याभासा भवति। १॰ यथा बालकखाव्यत्पन्नसंकेतख कन्पना। तचाभिलापसंसृष्टाभासा कम्पनेत्युकावयुत्पस्रसंकेतस्य न संग्टह्मेत । योग्यग्रहणे तु सापि संग्रह्मते। यद्यप्रभिलापसंसृष्टाभासा न भवति तद्हर्जातस्य कन्पना। श्रभिलापसंसर्गयोग्यप्रतिभासा तु भवत्येव। या चाभि-खापसंस्ट्रा साऽपि योग्या। तत उभयोर्पि योग्यग्रुणेन संग्रहः। श्रसत्यभिलापसंसर्गे कुतो योग्यतावसितिरिति चेत्। श्रनि-यतप्रतिभासलात् त्रनियतप्रतिभासलं च प्रतिभासनियम-हेतोरभावात्। याद्यो हार्थी विज्ञानं जनयिवयतप्रतिभासं कुर्वात्। यथा रूपं चच्विज्ञानं जनयिष्णयतप्रतिभासं जनयि। विकस्पविज्ञानं त्वर्थान्नोत्पद्यते। ततः प्रतिभासनियमदेतो-२॰ रभावादनियतप्रतिभासम्।

कुतः पुनरेतदिकस्पोऽर्थाकोत्पद्यत इति । ऋर्थसंनिधिनिर-पेचलात्। बालोऽपि हि यावहृष्यमानं स्तनं स एवायमिति

पूर्वदृष्टलेन न प्रत्यवस्त्राति तावसोपरतर दितो सुखमर्पयति स्तने। पूर्वदृष्टापरदृष्टं चार्थमेकी कुर्विद्यानमसंनि हितविषयम्। पूर्वदृष्ट्यासंनिहितत्वात् । ऋसंनिहितविषयं चार्थनिर्पेचम् । श्रनपेषं च प्रतिभासनियमहेतोरभावादनियतप्रतिभासम्। तादृत्रं चाभिलापसंसर्गयोग्यम्। इन्द्रियविज्ञानं तु संनिष्टित- ॥ माच्याहिलादर्थमापेचम्। ऋर्थस्य च प्रतिभासनियमसेतुला-श्रियतप्रतिभासम् । ततो नाभिलापसंसर्गयोग्यम् । त्रत एव खलचणस्यापि वाच्यवाचकभावमभ्यूपगम्येतद्विकस्पकत्वमुच्यते।

यद्यपि हि खल्चएमेव वाच्यं वाचकं च भवेन्नयायभिलाप-संसृष्टा घं विज्ञानं सविकन्यकम्। अ चेन्द्रियविज्ञानमर्थेन निय- १० मितप्रतिभासत्वादभिनापसंसर्गयोग्यप्रतिभासं भवतौति निर्विक-स्पकम्। श्रोचज्ञानं तर्षि ग्रब्दख्लचण्याहि। ग्रब्दख्लचणं किंचि दाचां किंचिदाचक मित्यभिलापसंसर्गयोग्यप्रतिभासं स्थात्। तथा च सविकल्पकं स्थात्। नैष दोषः। सत्यपि स्वन्तजण्य वाच्यवाचक-भावे संकेतका सदृष्टलेन रटह्ममाणं ख्लचणं वाच्यं वाचकं च रटहीतं १५ खात्। न च संकेतकालभाविद्र्यनविषयतं वस्तुनः संप्रत्यस्ति। यथा हि संकेतकालभाविदर्शनमध निरुद्धं तदसदिषयत्वमधर्थ-खाद्य नास्ति। ततः पूर्वकासदृष्टलमपम्यक्त्रोनज्ञानं न वाच्यवाचक-भावयाहि। त्रनेनैव न्यायेन योगिज्ञानमपि सकलग्रब्दार्थावभा-सिलेऽपि संनेतना लदृष्टला यहणा निर्विन ज्यनम्। तथा कत्त्रमधा १० करपनाखभावेन रहितं शून्यं सञ्चानं यदभानं तत्रात्यकमिति परेण संबन्धः। कन्पनापोढलाभानाले परस्परसापेचे प्रत्यचलचणं

न प्रत्येकमिति दर्शयितुं तया रहितं यदभानं तत्प्रत्यचमिति नचणयोः परस्परसापेचयोः प्रत्यचिषयतं दिर्प्रातमिति। तिमिर्-मच्णोर्विष्ठवः। इन्द्रियगतिमदं विभ्रमकार्णम्। श्राशुभ्रमण-मलातादेः। मन्दं भ्रम्यमाणेऽलातादौ न चक्रभान्तिरूत्पद्यते। ४ तदर्थमाशुग्रहणेन विशेखते भ्रमणम्। एतच विषयगतं विभ्रम-कारणम्। नावा गमनं नौयानम्। गच्छन्यां नावि स्थितस्य गच्छ-इचादिश्वान्तिरत्यद्यत इति यानग्रहणम्। एतच बाह्याश्रयस्थितं विभ्रमकारणम्। संचोभो वातिपत्तस्रेयणाम्। वातादिषु हि चोभं गतेषु ज्विलतस्तभादिभान्तिरूत्यद्यते। एतचाधात्मगतं १० विश्वमकारणम्। सर्वेरेव च विश्वमकारणैरिन्द्रियविषयबाद्याधा-तिमकात्रयगतिरिन्द्रियमेव विकर्तयम्। त्रविक्त इन्द्रिय इन्द्रिय-आन्ययोगात्। एते संचोभपर्यन्ता त्रादयो येषां ते तयोकाः। त्रादिग्रहणेन काचकामलादय दुन्द्रियस्था ग्रह्माने। त्राशुनयना-नयनादयो विषयस्थाः। श्राशुनयनानयने हि कार्यमाणेऽलाता-१५ दावग्निवर्णदण्डाभासा भान्तिभवति। इस्तियानादयो बाज्यात्र-यखा गाढममंप्रहारादय त्राधात्मिकात्रयस्या विश्वमहेतवो यसाने। तर्गाहितो विश्वमो यसिंस्त्याविधं ज्ञानं प्रत्यत्तम्। तदेवं लचणमाख्याय यैरिन्द्रियमेव द्रष्टु कस्पितं मानस-प्रत्यचलच्छे च दोष उद्गावितः खसंवेदनं च नाभ्यपगतं योगि-२॰ ज्ञानं च तेषां विप्रतिपिक्तिनिराकरणार्थं प्रकारभेदं प्रत्यचन्त्र दर्भयकार। तसतुर्विधमिति। दन्त्रियस ज्ञानमिन्त्रियज्ञानम्। र्जियात्रितं यत्तत्रात्यचम्। मानसप्रत्यचे परैची दोष उद्घावितसं

निराकतुं मानसप्रत्यचलचलमा । ख त्रात्मीयो विषय र न्द्रिय-ज्ञानस्य तस्यानन्तरः। न विद्यतेऽन्तरमस्येति। त्रम्तरं च स्वधानं विशेषसोच्यते। ततसान्तरे प्रतिषिद्धे समानजातीयो दितीय-चणभाष्यपादेयचण दन्द्रियविद्यानविषयस्य ग्रन्नाते। तथा च सतीन्त्रियज्ञानविषयचणाद्त्तरचण एकसंतानान्तर्भतो रहितः। भ स सहकारौ यखेन्द्रियविज्ञानस्य तत्त्रघोत्रम्। दिविधस्य सह-कारी। परस्परोपकारी एककार्य्यकारी थ। इह च चिषिके वस्तुन्यतिश्रयाधानायोगादेककार्यकारित्वेन सहकारी ग्रह्मते। विषयविज्ञानाभ्यां हि मनोविज्ञानमेकं क्रियते यतसदनयोर्न परस्परसहकारित्वम् । ईदृशेनेन्द्रियविज्ञानेनासम्बनप्रत्ययभूते- १० नापि योगिज्ञानं जन्यते। तिश्वरासाधं समनन्तरप्रत्ययग्रहणं हतम्। समसासौ ज्ञानवेगाननारसासावव्यवहितवेन स चासौ प्रत्ययस्य हेतुत्वात्समनन्तरप्रत्ययः। तेन जनितम्। तदनेनेक-संतानान्तर्भृतयोरेवेन्द्रियज्ञान-मनोज्ञानयोर्जन्यजनकभावे मनो-विज्ञानं प्रत्यचिमित्युकं भवति। ततो योगिज्ञानं परसंतानवर्ति १५ निरस्तम्। यदा चेन्द्रियज्ञानविषयादन्यो विषयो मनोविज्ञानस्य तदा यहीतपहणादासिक्रतोऽप्रामाण्यदोषो निरसः। यदा चित्रयज्ञानविषयोपादेयभृतः चणो ग्रहौतसदि ऋयज्ञानेना-ग्रहौतस्य विषयान्तरस्य ग्रहणादन्धवधिराद्यभावदोषप्रसङ्गो निर्सः। एतच मनोविज्ञानसुपरतव्यापारे चनुषि प्रत्यचिमध्यते। १० व्यापार्वित तु चचुषि यद्वपञ्चानं तत्स्वं चचुरात्रितमेव। इतर्या चबुरात्रितलानुपपितः कस्यचिद्पि विद्यानसः। एतच

सिद्धानाप्रसिद्धं मानसं प्रत्यचम्। न तस्य प्रसाधकमस्ति प्रमाणम्। एवंजातीयकं तद्यदि खान्न कश्चिद्दोषः खादिति वक्तं खचण-माखातमखेति।

खसंवेदनमाख्यातुमार। चित्तमर्थमान्यारि। चैत्ता विश्रेषा-प वस्त्रायाहिणः सुखादयः। सर्वे च ते चित्तचैत्ताञ्च सर्वचित्त-चैनाः। सुखाद्य एव स्फूटानुभवलात्स्वसंविदिताः। नान्या चिनावखेळोतदाशक्वानिष्टन्यधं सर्वग्रहणं इतम्। नास्ति सा का चिचित्तावस्था यस्थामात्मनः संवेदनं न प्रत्यचं स्थात् । येन हि रूपेणात्मा वेद्यते तद्वपमात्मसंवेदनं प्रत्यचम् इह च रूपादौ १० वस्तुनि दृष्यमानेऽन्तरः सुखाद्याकारसुख्यकासं संवेद्यते। न च यश्वमाणाकारो नौलादिः सातादिरूपो वेद्यत इति वक्तुं शक्यम्। यतो नीलादिः सातरूपेणानुभूयत इति न निश्चीयते। यदि हि सातादिरूपोऽयं नीलादिरनुभूयत इति निश्चीयेत सामस सातादिरपतम्। यसिन्हपे प्रत्यचस साचात्कारितव्यापारो १५ विकल्पेनानुगम्यते तत्प्रत्यचम्। न च नौसस्य सातरूपत्यमनुगम्यते। तसादसातासीलाचर्यादन्यदेव सातमनुभूयते नीलानुभवकाले। तच ज्ञानमेव। ततोऽस्ति ज्ञानानुभवः। तच ज्ञानरूपं वेदन-मात्मनः साचात्कारि निर्विकस्पकमभानं च तसात्रत्वचम्।

योगिप्रत्यचं याख्यातुमा ह। भृतः सङ्गतोऽर्थः। प्रमाणेन दृष्टश्च १० सद्भतः। तथा चलार्यायसत्यानि। अतार्थस्य भावना पुनःपुनस्रेतसि विनिवेशनम्। भावनायाः प्रकर्षो भाष्यमानार्थाभासस्य ज्ञानस्य स्रुटाभलार्भः। प्रकर्षस्य पर्यन्तो यदा स्कुटाभलमीषद्धंपूर्वं भवति। यावद्भि स्फुटाभलमपरिपूर्णं तावन्तस्य प्रकर्षगतिः। संपूर्णं तु यदा तदा नास्ति प्रकर्षगितिः। ततः संपूर्णावस्त्रायाः प्राप्तन्य-वस्था स्कुटाभत्यप्रकर्षपर्यन्त उच्यते तस्मात्पर्यन्ताराज्यातं भाषा-मानस संनिहितस्थेव स्कुटतराकारयाहि ज्ञानं योगिनः प्रत्यसम्। तदि इ स्कृटाभवारकावस्था भावनाप्रकर्षः। श्रभ्रकस्ववित्रिति ॥ यदा भाव्यमानं वस्तु पश्चिति सा प्रकर्षपर्यनावस्वा। करतलामल-कवद्वाच्यमानस्यार्थस्य यहर्शनं तद्योगिनः प्रत्यचम् । तद्भि स्पृटा-भम्। स्कुटाभलादेव च निर्विकस्पकम्। विकस्पविज्ञानं हि संकेतका लदृष्टलेन वस्तु ग्टइन्ड्संसर्गयोग्यं ग्टइनेयात्। संकेत-कालदृष्टलं च संकेतकालोत्पच्यानिवचलम्। यथा च पूर्वोत्पसं १० विनष्टं ज्ञानं संप्रत्यसत् । तदत्पूर्वविनष्टज्ञानविषयत्वमपि सप्रति नासि वसुनः। तद्सद्वपं वसुनो ग्रमदसंनिष्टितार्थपाष्टिलाद-स्कृटाभम्। त्रस्कृटाभलात्सविकस्पकम्। ततः स्कृटाभला विर्वि-कन्पकम्। प्रमाणशुद्धार्थयाहित्वाच संवादकम्। ऋतः प्रत्यचम्। इतरप्रत्यचवत्। योगः समाधिः। स यसासि स योगी। तसा १५ ज्ञानं प्रत्यचम्। इतिग्रन्दः परिसमाप्यर्थः। इयदेव प्रत्यचमिति।

तदेवं प्रत्यचख नन्पनापोढलाभान्तवयूत्रख प्रकारभेदं प्रति-पाच विषयविप्रतिपत्तिं निराकर्तुमारः। तखेखादि। तख चतु-विधप्रत्यच्य विषयो बोद्ध्यः। खलचणम्। खमसाधारणं लचणं तसं खश्चणम् । वस्तुनो श्वसाधारणं च तस्वमस्ति सामान्यं च ०० यदसाधारणं तलात्यचयाचाम्। दिविधो चि प्रमाणका विषयो याश्वय यदाकारसुत्पद्यते । प्रापकीयस्य यमध्यवस्रति । प्रन्यो

हि याद्योऽन्यद्याध्यवसेयः। प्रत्यचन्य हि चण एको याद्यः। त्रध्ववेयसु प्रत्यचबस्रोत्पन्नेन निश्चयेन संतान एव। संतान एव च प्रत्यचस्य प्रापणीयः। चणस्य प्रापयितुमग्रकालात्। तथाऽ-नुमानमपि खप्रतिभारेऽनर्थेऽनर्थाध्वसायेन प्रवन्तेर्नर्थयाहि। स ५ पुनरारोपितोऽर्थो ग्रह्ममाणः खलचणलेनावसीयते यतस्ततः ख-लचणमध्यवसितं प्रवृत्तिविषयोनुमानखः। त्रनर्थसु ग्राह्मः। तदत्र प्रमाणस्य याद्यं विषयं दर्शयता प्रत्यचस्य स्वलचणं विषय उत्तः।

कः पुनर्सौ विषयो ज्ञानस्य यः स्वस्तचणं प्रतिपत्तव्य द्राया ह। यसार्थसेत्यादि। त्रर्थप्रब्दो विषयपर्यायः। यस ज्ञानविषयस्य १० संनिधानं निकटदेशावस्थानम्। त्रसंनिधानं दूरदेशावस्थानम्। तसासंनिधानादसंनिधानाच ज्ञानप्रतिभासस्य ग्राह्माकारस्य भेदः स्कृटलास्कृटलाभ्याम्। यो हि ज्ञानस्य विषयः संनिहितः सन्स्पृटमाभासं ज्ञानस्य करोति। त्रसंनिहितस्त योग्यदेशावस्थित एवास्फ्टं करोति तत्त्वज्ञज्ञणम् । सर्वाण्येव हि वस्त्रिक दूराद-१५ स्फुटानि दृश्यन्ते। समीपे स्फुटानि। तान्येव खसचणानि।

कसात्पृनः प्रत्यचिषय एव खल्चण्म्। तथा हि विकस्प-विषयोऽपि विक्रिर्ध्यात्मक एवावसीयत द्वाइ। तदेव परमार्थ-सदिति। परमार्थोऽक्रिनममनारोपितं रूपम्। तेनास्तीति पर-मार्थसत्। य एवार्थः संनिधानासंनिधानाभ्यां स्कृटमस्कृटं च १॰ प्रतिभासं करोति परमार्थसन्स एव। स च प्रत्यचविषयो यत-ससामदेव खलचणम्।

कसात्पुनसदिव परमार्थसदित्या । प्रश्नंत रत्यर्थः । देय

उपादेयस्। हेयो हि हातुमिखत उपादेयस्रोपादातुम्। ऋर्षस् प्रयोजनस किया निष्यित्तिसांसां सामधं प्रक्रिसदेव संस्तं इपं यस वस्तुनस्तदर्धित्रयासामर्थसच्चणम्। तस्य भावः। तसादसुग्रम्दः परमार्थसत्पर्यायः। तदयमर्थी यस्मादर्थिकयासमर्थं परमार्थ-सद्चते संनिधानासंनिधानाभ्यां च ज्ञानप्रतिभासस्य भेदकोऽ- ॥ र्थोऽर्थिकियासमर्थः । तस्रात्स एव पर्मार्थसन् । तत एव चि प्रत्यचिषयादर्थिकया प्राप्यते। न विकल्पविषयात्। त्रत एव यद्यपि विकल्पविषयो दृश्य द्वावसीयते तथापि न दृश्य एव। ततोऽर्घिकियाभावात्। दृष्याच भावात्। श्रतसदिव ख्लचणं न विकल्पविषयम् ।

एतसात्वलचणाद्यदन्यत्वलचणं यो न भवति ज्ञानविषय-स्ततामान्यसचणम्। विकन्पविज्ञानेनावसीयमानो ह्यर्थः संनि-धानासंनिधानाभ्यां ज्ञानप्रतिभासं न भिनित्ति। तथा ज्ञारोष-माणो वक्रिरारोपादिसा। त्रारोपाच दूरस्थो निकटस्थय। तस्थ समारोपितस्य संनिधानादसंनिधानाच ज्ञानप्रतिभासस्य न भेदः १५ स्कृटलेनास्कृटलेन वा। ततः ख्लचणाद्न्य उच्यते। सामा-न्येन लचणं सामान्यलचणम्। साधारणं रूपमित्यर्थः। समा-रोषमाणं हि इपं सकलविक्रसाधारणम्। ततस्तसामान्य-सचणम् ।

तचानुमानस याद्यं दर्पयितुमाद । सोऽनुमानस विषयो १० याद्यरूपः। सर्वनाचोऽभिधेयवित्रिक्षपरियदः। सामान्यस्यक्त्। चनुमानस विषयं यास्यातुकामेनायं सलचणसङ्पास्यानपन

2.

श्रावर्तनीयः खात्। ततो लाघवार्थं प्रत्यचपरिष्केद एवानु-मानविषय उनः।

विषयविप्रतिपत्तिं निराष्ट्रत्य फलविप्रतिपत्तिं निराकर्तुमा ह। तदेवेति। यदेवाननारमुत्रं प्रत्यचं तदेव प्रमाणस्य फलम्। कथं ५ प्रमाणपासित्यास । ऋर्थस्य प्रतीतिर्वगमः । सैव रूपं यस प्रत्यचन्नामस्य तदर्थप्रतीतिरूपम्। तस्य भावः। तसादितद्रकं भवति। प्रापकं ज्ञानं प्रमाणम्। प्रापणप्रक्तिस् न केवलादर्था-विनाभाविताद्भवति। बीजाद्यविनाभाविनोष्यदुरादेरप्रापकत्वात्। तसादर्धाद्याद्याचयस्य ज्ञानस्यासि कञ्चिद्वस्यकर्तव्यः प्रापक-१॰ व्यापारः। येन कतेनार्थः प्रापितो भवति। स एव च प्रमाणपलम्। यदनुष्ठानात्प्रापकं भवति ज्ञानम्। उक्तं च पुरसात्प्रविषयप्रदर्भनमेव प्रापकस्य प्रापकस्यापारो नाम । तदेव च प्रत्यचमध्प्रतीतिरूपमर्थदर्भनरूपम्। त्रतसदेव प्रमाणपासम् ।

- यदि तर्हि ज्ञानं प्रमितिरूपलात्रमाणपलं किं तर्हि प्रमाणमित्या ह । त्र्र्थेन सह यत्सारूषं सादृश्यमस्य ज्ञानस्य तत्रमाणमिष्ठ। यसादिषयाञ्चानसुदेति तदिषयसदृशं तद्भवति। यथा नीलाद्त्परामानं नीलसदृत्रम्। तच सादृश्यमाकार् द्वाभास द्वपि व्यविक्षते।
- मनु च ज्ञामाद्यमिरिकं सादृष्यम्। तथा च सित तदेव ज्ञानं प्रमाणं तदेव प्रमाणपलम्। न चैकं वस्तु साध्यं साधनं चोपपद्यते। तत्क्रयं सारूषं प्रमाणमित्यारः। तद्यादिति।

तदिति सार्ष्यं तस्य वशासार्यसामर्थात् । त्रर्थस्य प्रतीति-रवबोधसाखाः सिद्धिः। तसिद्धः कार्णात्। श्रर्थस्य प्रतीति-रूपं प्रत्यचं विज्ञानं सारू विज्ञाति धवतीत् प्रतीतं भवतीत् र्याः। नीसनिर्भासं हि विज्ञानं यतससाचीसस प्रतीतिरवसीयते। येभ्यो हि चन्रादिभ्यो विज्ञानसुत्पद्यते। न तद्यासञ्ज्ञानं ४ नील्ख संवेदनं ग्रकातेऽवस्थापियतुम्। नील्सदृशं त्वनुभुय-मानं नीलस्य संवेदनमवस्थायते। न चात्र जन्यजनकभाव-निबन्धनः साध्यसाधनभावः। येनैकस्मिन्बसुनि विरोधः स्वात्। त्रपि तु व्यवस्थाय-व्यवस्थापकभावेन। तत एकस्य वस्तुनः किंचिद्वपं प्रमाणं किंचित्रमाणफलं न विरुधते। व्यवस्थापन- १० हेतु हिं सारूपम्। तस्य ज्ञानस्य व्यवस्थाणं च नीससंवेदनरूपम् व्यवस्थापव्यवस्थापकभावोऽपि कथमेकस्य ज्ञानस्य चेद्च्यते। सदृत्रमनुभ्रयमानं तिद्वज्ञानम्। यतो नीलस्य ग्राह्कमव-म्याप्यते निश्चयप्रत्ययेन । तसात्साक्त्यमनुभूतं व्यवस्थापनहेतुः, निश्चयप्रत्ययेन च तज्ज्ञानं नीलसंवेदनमवम्याप्यमानं व्यवस्थाप्यम् । १४ तसादसारूपयावत्या सारूपं ज्ञानस्य यवस्यापनदेतुः। त्रनीलबोधव्यादृत्या च नीलबोधक्पतं व्यवस्थापम्। व्यव-स्थापकस्य विकस्पप्रत्ययः प्रत्यचबस्रोत्पन्नो द्रष्ट्यः।

ननु निर्विकस्पकलात्रात्यचमेव नीसबोधरूपलेनात्मानमव-स्थापयितुं प्रक्रोति । निश्चयप्रत्ययेनायवस्थापितं सदपि नीस्- १० बोधरूपं विज्ञानमसत्करपमेव। तसास्त्रिययेन नौसबोधरूपं व्यवस्वापितं विज्ञानं नीसबोधात्मना सद्भवति। तस्माद्ध्यव-

सायं कुर्वदेव प्रत्यचं प्रमाणं भवति । ऋते तथ्यवसाये
नीस्रवोधरूपत्नेनाय्यवस्थापितं भवति विज्ञानम् । तथा स
प्रमाणपत्नमर्थाधिगमरूपत्मनिष्यसम्। त्रतः साधकतमत्माभावाप्रमाणपेत न स्थाञ्चानम् । जनितेन तथ्यवसायेन सारूप्यव्यास्त्रीस्रवोधरूपे ज्ञानेऽवस्थाप्यमाने सारूप्यं व्यवस्थापनदेत्त्वाप्रमाणं सिद्धं भवति । यद्येवमध्यवसायस्रहितमेव प्रत्यचं प्रमाणं
स्थास्त्र केवस्रमिति चेत् । नैतदेवम् । यस्तात्प्रत्यचवस्रोत्पन्नेनाध्यवसायेन दृष्टत्वेनाऽर्थोऽवसीयते नोत्प्रेचितत्वेन । दर्शनं चार्थसाचात्स्वरणास्यं प्रत्यच्यापारः । जत्रेचणं तु विकस्पयापारः ।
नया हि परोचम्थं विकस्पयन्त जत्रेचामदे न तु प्रश्चाम
रत्युत्रेचात्मकं विकस्पयापारमनुभवादवस्थन्ति । तस्मात्स्वयापारं
तिरस्त्रत्य प्रत्यच्यापारमादर्शयति । यनार्थे प्रत्यचपूर्वकोऽध्यवसायस्त्व प्रत्यचं केवस्रसेव प्रमाणम् ॥

इति न्यायबिन्दुटीकायां प्रथमः परिच्छेदः समाप्तः।

## श्रय दितीयपरिच्छेदः।

एवं प्रत्यचं व्याख्यायानुमानं व्याख्यातुमार । त्रनुमानं दिधा। दिप्रकारम्। त्रयानुमानसच्णे वन्नये किमकसात्प्रकार-भेदः कथाते। उचाते। परार्थानुमानं ग्रब्दात्मकं खार्थानुमानं तु ज्ञानात्मकम्। तयोरत्यन्तभेदास्रकं सचणमस्ति। ततस्योः प्रतिनियतं खचणमाख्यातुं प्रकार्भेदः कथ्यते। प्रकार्भेदो ४ क्ति व्यिक्तिभेदः। व्यिक्तिभेदे च कथिते प्रतिव्यिक्तिनियतं सचणं ग्रकाते वनुम्। नान्यथा। ततो खचणनिर्देशाङ्गमेव प्रकारभेद-कथनम् । त्रायायातां च प्रकारभेदकथनमन्तरेण खचणनिर्देशस्य जाला प्राक्यकारभेदः कथ्यत इति।

किं पुनसद्विविधमित्या ह। खसायिदं खार्थम्। येन १० खयं प्रतिपद्यते तत्खार्थम् । परसायिदं परार्थम् । येन परं प्रतिपादयति तत्परार्थम् । तत्र तयोः खार्थपरार्थानुमानयोर्मधे खार्थं ज्ञानं किंविशिष्टमित्या ह। विरूपादिति। बीणि रूपाणि यख वच्यमाणलचणानि तिचक्पम्। लिक्नाते गम्यतेऽनेनार्थ दति लिङ्गम्। तसान्निर्पाक्षिङ्गाद्यञ्जातं द्वानिमिति। एत- १४ द्वेतुदारेण विशेषणम्। तित्रिरूपाच लिङ्गानिरूपलिङ्गालम्बन-मण्त्पद्यत इति विभिनष्टि। त्रनुमेय इति। एतच विषय-दारेण विशेषणम् । निरूपा जिङ्गा घद्तपन्नमनुमेया ज्ञानं तत्वार्थमनुमानमिति।

मचणविप्रतिपत्तिं निराक्तत्य फलविप्रतिपत्तिं निराकत्ं-प्रमाण्य यत्पलं तस्य या व्यवस्थाऽचानुमानेऽपि प्रत्यचवत्रत्यच दव वेदितव्या। यथा हि नीलसरूपं प्रत्यच-मनुभूयमानं नीलबोधरूपमवस्थायते । तेन नीलसारूपं यव-५ खापनहेतुः प्रमाणम् । नौलबोधरूपं तु व्यवखाप्यमानं प्रमाण-पलम् । तददनुमानं नीलाकारमुत्पद्यमानं नीलबोधरूपमव-खायते। तेन नौलसारूयमख प्रमाणम्। नौलविकस्पनरूपं लख प्रमाणपालम्। सारूप्यवशाद्धि तन्त्रीलप्रतीतिरूपं सिध्यति। मान्ययेति। एवमिष्ठ संख्यालचणपलविप्रतिपत्तयः। प्रत्यच्-१० परिच्छेदे तु गोचरविप्रतिपत्तिर्निराष्ट्रता ।

लचणिरियाप्रसङ्गेन तु चिरूपं लिङ्गं प्रस्तुतम्। तदेव याखातुमार । नैरूपमित्यादि । लिङ्गस्य यन्नेरूणं यानि बीणि रूपाणि तदिदमुच्यत इति ग्रेषः।

किं पुनस्तेष्ट्यमित्या ह। त्रनुमेयं वच्यमाण्लचणम्। १५ तिसंक्षिक्षस्य सत्त्वमेव निश्चितमेकं रूपम्। यद्यपि साच निश्चित-यहणं न हतं तथाऽधन्ते हतं प्रकान्तयोर्दयोर्पि रूपयोर्पेच-णीयम्। यतो न योग्यतया सिङ्गं परोचज्ञानस्य निमित्तम्। बीजमङ्गुख। ऋदृष्टाद्भमादग्रेरप्रतिपत्तेः। नापि खविषयज्ञानापेचं परोचार्यप्रकाशनम्। यथा प्रदीपो घटादे-१ • दृष्टादणि स्थितसंबन्धादप्रतिपत्तेः । तसात्परो चार्थनान्तरीयक-तया निख्यनमेव लिङ्गस्य परोचार्यप्रतिपादनस्यापारः। नापरः कसित्। यतोऽन्ययसिरेकपचधर्मलिस्यो लिङ्गस्यापारा-

त्मकलादवय्यकर्तव्य इति सर्वेषु रूपेषु निश्चित्रयश्णमपेश-णीयम्। तच सत्तवचनेनासिद्धं चास्वतादि निरस्तम्। एव-कारेण पचैकदेशासिद्धः। यथा चेतनास्तरवः खापादिति। पचीकतेषु तरुषु पत्रसंकोचलचणः खाप एकदेशेन सिद्धः। न हि सर्वे द्वा राचौ पन्नसंकोचभाजः। किं तु केचिदेव। ॥ सत्तवचनस्य पञ्चास्कृतेनवकारेणासाधारणो धर्मी निरसः। यदि श्चनुमेय एव सत्त्वमिति कुर्याच्छावणलमेव हेतुः खात्। निश्चित-यहणेन संदिग्धासिद्धः सर्वो निरसः।

सपची वस्यमाण्याचणः। तस्मिश्चेव सत्त्वं निश्चितं दितीयं क्पम्। द्वापि सत्त्वयहणेन विरुद्धो निरसः। स हि नासि १० सपन्ने। एवकारेण साधारणामैकान्निकः। स हि न सपच एव वर्तते किं त्भयवापि। सत्त्वयष्ठणात्पूर्वावधारणवचनेन सपच-व्यापिसत्ताकस्यापि प्रयक्षामन्तरीयकस्य इतुलं कथितम्। पद्यादवधारणे त्वयमर्थः स्थात् । सपचे सत्त्वमेव यस्य स हेतु-रिति प्रयक्षानन्तरीयकलं न हेतुः स्थात्। निश्चितवसनेन १५ संदिग्धान्वयोऽनैकान्तिको निर्सः। यथा सर्वज्ञः क्षिद्रमु-लात्। वनुतं हि सपचे सर्वज्ञे संदिग्धम्।

त्रसपचो वच्छमाणलचणः। तसित्रसच्चेव निश्चितं वतीयं रूपम्। तत्रासत्त्वग्रहणेन विरुद्धस्य निरासः। विरुद्धो हि विपर्ध-ऽस्ति। एवकारेण साधारणस्य विपचैकदेशहर्र्मिरासः। प्रयका- १० ननरीयकले साधे द्वानित्यलं विपचैकदेशे विद्युदादावस्था-काशादौ नास्ति। ततो नियमेनास्य निरासः। श्रसस्वचना-

त्पूर्वसिम्नवधारणेऽयमर्थः स्थात् । विपच एव यो नास्ति स हेतुः। तथा च प्रयक्षानन्तरीयकलं सपचेऽपि सर्वच नास्ति। ततो न हेतुः खात्। ततः पूर्वं न इतम्। निश्चितग्रहणेन संदिग्धविपचव्याद्यसिकोऽनैकान्तिको निरसः।

- ननु च सपच एव सत्त्वमित्युक्ते विपचेऽसत्त्वमेवेति गम्यत एव। तिस्त्रमर्थं पुनर्भयोर्पादानं क्रतम्। तदुच्यते। श्रन्वयो व्यतिरेको वा नियमवानेव प्रयोक्तव्यो नान्यथेति दर्शयितुं दयो-र्ष्यपादानं क्रतम्। ऋनियमे हि द्योर्पि प्रयोगेऽयमर्थः स्थात्। सपचे योऽसि विपचे च नासि स हेतुरिति। तथा च सति १॰ स ग्यामसत्पुचलादृग्यमानपुचवदिति तत्पुचलं हेतुः खात्। तसा चियमवतो रेवान्वययिति रेकयोः प्रयोगः कर्तयः। येन प्रतिबन्धो गम्येत साधनस्य साध्येन । नियमवतोस्य प्रयोगेऽवस्य-कर्तये दयोरेक एव प्रयोक्तयो न दाविति नियमवानेवानयो यतिरेको वा प्रयोक्तय इति शिचणार्थं दयोक्पादानमिति।
- बैरूपकथनप्रसङ्गेनानुमेयः सपची विपचस्रोकः। तेषां लचणं वक्रयम्। तत्र कोऽनुमेय रुत्याच्। त्रनुमेयोऽनेत्यादि। त्रत्र हेतुलचणे निखेतचे धर्म्यनुमेयः। ऋन्यच तु साध्यप्रतिपत्तिकाले समुदायोऽनुमेयः। याप्तिनिश्चयकाले तु धर्मोऽनुमेय इति दर्शियतुमन पर्णम्। जिज्ञासितो ज्ञातुमिष्टो विशेषो धर्मी १॰ यस धर्मिणः स तथोत्रः।

कः सपचः। समागोऽर्थः सपचः। समानः सदुत्रो योऽर्थः पचेषस सपच उत्र उपचारात्। समानग्रन्देन विग्रेथते। समानः पन्नः सपनः।

समानस च सग्रब्दादेगः। सादितत्। किं तत्पचसपचयोः सामान्यं येन समानः सपनः पनेणेत्या ह। साध्यधर्मसामान्येनेति। साध्यया-सावसिद्धलाद्धर्मस्य पराश्रितलात्साध्यधर्मः। न च विशेषः साध्यः। श्रितु सामान्यम्। त्रत रू सासान्यं साध्यसुत्रम्। साध्यधर्मसासौ सामान्यं चेति साध्यधर्मसामान्येन समानः पचेण सपच दुर्ह्यार्थः। 🔻

कोऽसपच दुत्याइ। न सपचोऽसपचः। सपचो यो न भवति सोऽसपचः। कश्च सपचो न भवति। ततः सपचादन्यः। तेन च विरुद्धः। तस्य च सपचस्याभावः। सपचादन्यतं तदिरु-द्भलं च न तावत्रात्येतुं ग्रक्यं यावत्यपचस्वभावाभावो न विज्ञातः। तस्मादन्यलविरुद्धलप्रतीतिसामर्थ्यात्सपन्नाभावरूपौ प्रतीतावन्य- १० विरुद्धौ। ततोऽभावः साचात्सपचाभावरूपः प्रतीयते। श्रन्यविरुद्धौ तु सामर्थादभावरूपौ प्रतीयते । ततस्त्रयाणामप्रसपचलम् ।

उन्नेन नैरूपेण निरूपाणि च नीप्येव सिङ्गानीति चकारो वक्रवान्तरसमुचयार्थः। वैरूपमादौ पृष्टं विरूपाणि च सिङ्गानि परेण। तन नैरूपसुन्तम्। निरूपाणि चोच्यने। १५ चौष्येव चिरूपाणि सिङ्गानि। चयस्त्रिरूपसिङ्गप्रकारा द्रह्यर्थः। कानि पुनस्तानीत्याच । प्रतिषेधस्य साध्यस्यानुपस्थिस्तिरूपा । विधेयस साधस सभावस्विरूपः। कार्यं च।

त्रनुपलिभ्रमुदा हर्तुमा ह। यथेत्यादि। यथेत्यपप्रदर्शनार्थम्। यथेयमनुपलिक्षिराचाऽपि। न तियमेवेत्यर्थः। प्रदेश एकदेशः। २० विशिष्टत इति विशेषः प्रतिपत्तुप्रत्यचः। तादृशस् न सर्वः प्रदेशः। तदा इक विदिति। प्रतिपत्तप्रत्य चे कविदेव प्रदेश इति धर्मी।

न घट इति साधम्। उपसिक्धज्ञीनम्। तसा जन्नणं जिनका सामग्री। तया श्रुपलिक्धर्लस्थते। तत्राप्तोऽर्थो जनक-लेन सामग्युन्तर्भावादुपलिक्षलचणप्राप्तो दृग्य द्रत्यर्थः। तस्या-नुपलक्षेरित्ययं हेतुः। त्रथ यो यत्र नास्ति स कथं तत्र दृश्यः। ५ दृश्यत्वसमारोपादसन्नपि दृश्य उच्यते। यश्चवं संभाव्यते यद्यसावन भवेद्द्या एव भवेदिति स तत्राविद्यमानोऽपि दृष्यः समारोष्यः। कस्वेवं संभावः। यस्य समग्राणि खालम्बनदर्शनकार्णानि भवन्ति। कदा च तानि समग्राणि गम्यने। यदैकज्ञानसंसर्गिवस्वनारो-पलभः। एकेन्द्रियज्ञानयाद्यं लोचनादिप्रणिधानाभिसुखंव सु-१० दयमन्योन्या पेचमेकज्ञानसंसर्गि कथाते। तयोर्ष्टि सतोर्नेक-नियता भवति प्रतिपत्तिः । योग्यताया दयोर्णविशिष्टलात् । तसादेवज्ञानसंसर्गिणि दृश्यमाने सत्येवसिम्नित्रसमग्दर्शन-सामग्रीकं यदि भवेहम्यमेव भवेदिति संभावितं दृम्यमारो-यते। तसानुपन्नभो दृग्धानुपन्नभः। तस्रात्म एव घट-१५ विविक्रप्रदेशसदासम्बनं च ज्ञानं दृश्यानुपस्कानिश्चयहेतुला-हुम्यानुपलका उच्यते। यावद्योकज्ञानसंसर्गिवस्तु न निश्चितं तज्ज्ञानं च न तावहुम्यानुपलकानिश्चयः। ततो वस्वयनुपलका उच्यते तुष्त्रानं च। दर्शननिष्टित्तिमात्रं तु ख्यमनिश्चितलादगमकम्। ततो दृग्यघटर्हितः प्रदेशसञ्ज्ञानं च वचनसामर्थादेव दृग्या-१॰ नुपलकारूपसुत्रां द्रष्टव्यम् ।

का पुनर्पलिधलचणप्राप्तिरित्या ह। उपलिधलचणप्राप्ति-रपलिभलक्षप्राप्ततं घटख । उपलभाप्रत्ययान्तरसाकत्यमिति ।

ज्ञानस्य घटोऽपि जनकः। त्रन्ये च चनुरादयः। घटाहुम्या-दन्ये हेतवः प्रत्ययान्तराणि। तेषां साकत्यं संनिधिः। खभाव एव विशिखते तद्न्यसादिति विशेषो विशिष्ट इत्यर्थः। तद्यं विशिष्टः खभावः प्रत्ययान्तरसाकत्यं चैतद्वयसुपलिखलचणप्राप्तत्वं घटा देई ष्ट्रचम् ।

कौद्राः स्वभावविशेष द्रत्याह । सत्स्वित्यादि । उपलक्षस्य यानि घटाहृम्यात्रत्ययान्तराणि तेषु सत्सु विद्यमानेषु यः खभावः सन्प्रत्यच एव भवति स खभावविशेषः । तद्यमबार्थः । एक-प्रतिपन्नपेचिमदं प्रत्यचलचणम्। तथा च सित द्रष्टुं प्रवन्त-खैकस्य द्रष्टुर्द्यमान उभयवान्भावः। १। त्रदृष्यमानास्तु देश- १० कालखभावविप्रष्ठष्टाः खभावविष्रेषर्षिताः प्रत्ययान्तरसाकत्य-वन्तस्तु । येर्षि प्रत्ययैः स द्रष्टा पश्चिति ते संनिष्टिताः । त्रतस्य संनिष्टिताय द्रष्टुं प्रवत्तः सः । २ । द्रष्टुमप्रवत्तस्य तु योग्यदेशस्या ऋषि द्रष्टुं ते न शक्याः। प्रत्ययान्तर्वेकस्यवन्तः खभावविशेषयुक्तास्त । ३। दूरदेशकालास्त्रभयविकलाः । ४॥ १५ तदेवं पश्यतः कखिष्ठ प्रत्ययान्तर्विक नाम। १। खभाव-विशेषविकलस्तु भवेत् । २। ऋपग्यतस्तु शक्यो द्रष्टुं योग्यदेशस्यः प्रत्ययान्तर्विकसः। ३। श्रन्थे त्रुभयविकला द्रति। ४॥

त्रनुपलिक्षमुदाष्ट्रय खभावमुदाष्ट्रत्माष । खभावो हेतु-रिति संबन्धः। कीदृगो हेतुः साध्यस्यव स्वभाव इत्याह्। स्वस्था- १० त्मनः सत्ता सैव नेवला खसत्तामात्रम्। तिसात्मित भवितुं शीलं वस्ति। यो हेतोरात्मनः सत्तामपेच्य विद्यमानो भवति

मतु देतुसत्ताया यितिरिक्तं कंचिद्धेतुमपेचते स खसत्तामान-भावी साधः। तस्मिन्धार्थे यो देतुः स खभावः। तस्य साध्यस्य नान्यः। उदादरणं यथेति। त्रयमिति धर्मी। दृच दृति साध्यम्। ग्रिंग्रपालादिति देतुः। तद्यमर्थो दृच्यवद्यारयोग्योऽयं ग्रिंग्रपा-यवद्यारयोग्यलादिति। तत्र प्रचुर्गिंग्रपे देग्रेऽविदितिग्रिंग्रपा-यवद्यारो जडो यदा केनचिद्द्यां ग्रिंग्रपासुपादर्ग्योच्यते त्रयं दृच्य दृति तदासौ जाद्याच्छिंग्रपाया उद्यलमपि दृच्यवद्यारिनिमत्त-मक्यति। तदा यामेवानुद्यां ग्रिंग्रपां प्रथिति तामेवादृच्यमव-स्थति। स मुदः ग्रिंग्रपालमाचिनिमत्ते दृच्यवद्यारे प्रवर्श्यते। १० नोचलादि निमित्तान्तरिमद्य दृच्यवद्यारस्थ। त्रपि तु ग्रिंग्रपा-लमाचं निमित्तं ग्रिंग्रपागतग्रास्तादिमत्तं निमित्तमित्वर्थः।

कार्यमुदाहर्तुमाह । श्रिप्तिति साध्यम् । श्रविति धर्मी । धूमादिति हेतुः । कार्यकारणभावो खोके प्रद्यचानुपलकानिवन्थनः प्रतीत इति न खभावखेव कार्यख खचणमुक्तम् ।

गन् विरूपतादेकमेव लिङ्गमयुक्तम् । श्रथ प्रकारभेदाद्वेदः ।

एवं सित खभावहेतोरेकखानन्तप्रकारताश्चित्वमयुक्तमित्याह ।

श्रव दाविति । श्रवेति एषु विषु हेतुषु मध्ये दौ हेत् वस्तुसाधनौ विधेः साधनौ गमकौ । एकः प्रतिषेधस्य हेतुगमकः ।

प्रतिषेध इति चाभावोऽभावस्यवहारस्रोक्षो द्रष्ट्यः । तद्यमर्थी

१० हेतुः साध्यसिद्धार्थतात्साध्याङ्गम् । साध्यं प्रधानम् । श्रतस्य
साध्योपकरणस्य हेतोः प्रधानसाध्यभेदाद्वेदो न खरूपभेदात् ।

साध्यक्ष कश्चिदिधिः कश्चित्रतिषेधः । विधिप्रतिषेधस्योश्च

परस्परपरिद्वारेणावस्थानात्त्रयोर्देह भिन्नो । विधिरपि कश्चि-द्वेतोर्भिषः कश्चिद्भिषः। भेदाभेद्योर्यन्योन्यत्यागेनात्मस्विते-र्भिन्नो हेह्य। ततः साध्यस्य परस्पर्विरोधाद्वेतवो भिन्ना न तु खत एवेति। कसात्पुनस्तयाणां हेतुलं कसाचान्येषामहेतुल-मित्याग्रद्धा यथा नयाणामेव हेतुत्वमन्येषां चाहेतुत्वं तद्भयं ५ दर्शयितुमा ह। खभावप्रतिबन्ध इति। खभावेन प्रतिबन्धः खभावप्रतिबन्धः । साधनं क्रतेति समासः । खभावप्रतिबद्धलं प्रतिबद्धस्वभावत्विमित्यर्थः। कारणे स्वभावे च साध्ये स्वभावेन प्रतिबन्धः कार्यखभावयोर्विभिष्ट इत्येकेन समासेन द्योर्पि संग्रहः। हिर्यसादर्थे। यसात्स्वभावप्रतिबन्धे सति साधनार्थः १० साधार्थं गमयेत्तसात्रयाणां गमकलमन्येषामगमकलम् । कस्मात्पनः खभावप्रतिबन्ध एव सति गम्यगमकभावो नान्यथे-त्यारः। तदप्रतिबद्धस्थेति। तदिति स्वभाव उनः। तेन खभावेनाप्रतिबद्धस्तदप्रतिबद्धः। यो यत खभावेन न प्रतिबद्धस्तस्य तदप्रतिबद्धस्य तदस्यभिचार्नियमाभावसस्याप्रति- १५ बद्धविषयखायभिचारस्तदयभिचारस्ख नियमस्तदयभिचार-नियमस्त्याभावात्। त्रयमर्थः। न हि यो यत्र स्वभावेन न प्रतिबद्धः स तमप्रतिबद्धविषयमवश्यमेव न व्यभिचरतीति नास्ति तयोर्व्यभिचार्नियमः। त्रविनाभावनियमः। त्रव्यभि-चार्नियमाच गम्यगमकभावः। न हि योग्यतया प्रदीपव- १० त्यरोचार्थप्रतिपत्तिनिमित्तिष्टं चिङ्गम्। ऋपि तथिभचारितेन निश्चितम्। ततः खभावप्रतिबन्धे सत्यविनाभावनिश्चयः।

ततो गम्यगमकभावः। तस्मात्खभावप्रतिबन्धे सत्यर्थोऽधं गमये-स्नान्यचेति स्थितम्। ननु च परायत्तस्य प्रतिबन्धोऽपरायत्ते। तदि साध्यसाधनयोः कस्य क प्रतिबन्ध द्रत्या ह। स चेति। स च खभावप्रतिबन्धो लिङ्गख साध्येऽर्थे। लिङ्गं परायत्तला-५ त्रतिबद्धम्। साध्यस्वर्थोऽपरायत्तवात्र्यतिबन्धविषयो न प्रतिबद्ध द्रत्यर्थः । तत्रायमर्थसादात्याविशेषेऽपि यत्रतिबद्धं तद्गमकम् । यस्रतिबन्धविषयस्तद्गम्यम् । यस्य च धर्मस्य यन्नियतः स्वभावः स तत्प्रतिबद्धो यथा प्रयक्षानन्तरीयकलाखोऽनित्यले। यख तु स चान्यञ्च खभावः स प्रतिबन्धविषयः । न तु प्रतिबद्धः । १॰ यथानित्यत्वाखाः प्रयक्षानन्तरीयकत्वाख्ये। निश्चयापेची हि गम्यगमकभावः। प्रयक्षानन्तरीयकलमेव चानित्यलखभावं निश्चितम्। श्रतस्तदेवानित्यत्वे प्रतिबद्धं तस्मान्नियतविषय एव गम्यगमकभावो नान्यथेति। कस्मात्पृनः खभावप्रतिबन्धो सिङ्ग-खेळाह। वस्तुत द्रत्यादि। स साधोऽर्घ त्रात्मा खभावो यख १५ तत्तदात्मा तस्य भावसादात्म्यं तसाद्धेतोर्यतः साध्यसभावं साधनं तसान्तव स्वभावप्रतिबद्धमित्यर्थः। यदि साध्यस्वभावं साधनं साधसाधनयोरभेदात्रित्रार्थेकदेशो हेतुः सादित्याह वसुत रति। परमार्थसता रूपेणाभेदः। तयोर्विकस्पविषयसु यसमारोपितं रूपं तदपेचः साध्यसाधनभेदः। निस्यापेच एव २० हि गम्यगमकभावः। ततो निख्याक्ढक्पापेच एव तयोर्भेदो युक्तो वास्तवस्वभेद रिति। न नेवलं तादात्यादिप तु ततः साधादर्षाद्रापितिर्द्धिक तद्रापत्तेय साधेऽर्घे खभावप्रतिवन्धो

बिङ्गस्य। वस्राविमित्तदयात्वभावप्रतिबन्धो बिङ्गस्य नान्यस्या-दित्यार । त्रतत्वभावस्थिति । स स्वभावोऽस्य सोऽयं तत्व-भावः। न तत्त्वभावोऽतत्त्वभावः। तस्राद्त्पत्तिरस्थ सोऽयं तद्त्यक्तिः। न तथातद्त्यक्तिः। यो यत्वभावो यद्त्यक्तिश्व न भवति तखातत्वभावखातद्त्यत्ते । तचातत्वभावेऽनुत्पादके । चाप्रतिबद्धः खभावोऽखेति सोऽयमप्रतिबद्धखभावस्तस्य भावो-ऽप्रतिबद्धस्वभावलं तसादप्रतिबद्धस्वभावलात्। यद्यतत्स्वभावे-ऽनुत्पादके च कश्चित्रतिबद्धस्वभावो भवेत्। भवेदन्यतोऽपि निमिन्तात्वभावप्रतिबन्धः। प्रतिबद्धस्वभावतं हि स्वभाव-प्रतिबन्धो न चान्यः कश्चिदायत्तस्वभावः। तस्रात्तादात्वय- १० तद्त्पत्तिभ्यामेव खभावप्रतिबन्धः। भवतु नाम ताद्ात्यतद्-त्यित्तिभ्यामेव खभावप्रतिबन्धः कार्यखभावयोरेव तु गमकत्वं कथित्या ह। ते चेति। इतिस्तस्मादर्थे। यस्मात्स्वभावे कार्य एव च तादात्यतद्त्यन्ती स्थिते तिम्बन्धनस्य गम्यगमकभाव-सासात्ताभ्यामेव कार्यखभावाभ्यां वस्तुनो विधेः सिद्धिः।

त्रथ प्रतिषेधसिद्धिरदृष्यानुपलकादपि नसात्रेष्टेत्याच् । प्रतिषेध्यवद्वार्ख सिद्धिर्यथोका या दृष्णानुपलिक्षेत्तत एव भवति यतस्तसादन्यतो नोका। ततस्तावत्कसाद्भवतौत्यार । सति तिसम्प्रतिषेधे वस्तुनि चसाह्यानुपस्थिनं संभवति तस्रादसंभवात्ततः प्रतिषेधसिद्धिः। त्रय तत एव कस्रादित्याइ। १० त्रन्यथा चेति। सति वस्तुनि तस्या त्रदृष्यानुपस्थः संभवादि-त्यन्यचात्रम्दार्थः। एतसात्कार्णामान्यसा त्रनुपस्थः प्रतिवेध-

सिद्धिः। कुत एतसत्यपि वस्तुनि तस्याः संभव द्रत्याद् । श्रनुप-सिम्बर्णप्राप्तिविद्यादि। इह प्रत्ययान्तरसाकस्यात्वभाव-विशेषाचोपलिध्यलपण्याप्तार्थ उत्तः। दयोरेकैकस्याप्यभावेऽनु-पस्थितचणप्राप्तोऽर्थ उचाते। तदिहानुपस्थितचणप्राप्तिधिति प्रयानार्केवस्थवना उनाः। देशकासस्यभावविप्रशृष्टेिस्विति। खभावविश्रेषविष्रक्रष्टा उन्नाः। देशस्य कालस्य खभावस्य तैर्विष्रक्रष्टा रति विग्रहः। तेष्वभावनिश्वयस्थाभावात्। सत्यपि वस्तुनि तस्था-भाव दृष्टः। वसाविखयाभाव दृत्या ह। तेषु प्रतिप्रनुरात्मनो यप्रायचं तस्य निवृत्तेः कार्णाविश्वयाभावः। यस्रादनुप-१॰ सिक्विणप्राप्तेष्वात्मप्रत्यचितृत्तेरभावित्ययाभावस्तसात्सत्यपि वस्तुन्यात्मप्रत्यचिन्दित्तिसच्णाया त्रदृष्यानुपसंभेः संभवः। ततो यथोकाया एव प्रतिवेधसिद्धिः।

त्रथेयं दृग्यानुपलिभः किसान्काले प्रमाणं किंखभावा किंवापारा जेत्या ह। अमृहिति। प्रतिपत्तुः प्रत्यचो घटादि-१५ र्थसस्य निवृत्तिरनुपलिक्षस्तदभावस्वभावेति यावत्। त्रत एवा-भावो न साधः खभावानुपलभेः सिद्धलात्। त्रविद्यमानो-ऽपि च घटादिरेकज्ञानसंसर्गिणि भासमाने समयसामयीको जायमानो दृष्यतया संभावितवात्रत्यच उत्तः। त्रत एक-ज्ञानसंसर्गी दृष्यमानोऽर्घस्त उद्भानं च प्रत्यचनिष्ट निष्चते। ततो १ • हि दृष्यमानादर्धात्तहुद्वेस समग्दर्भनसामग्रीकलेन प्रत्यचतया संभावितस्य निद्यम्तिर्वसीयते। तस्माद्र्यज्ञान एव प्रत्यस्य षटखाभाव उच्यते। न तु निष्टिनिमाचिमहाभावो निष्टिनि-

मापाह्यानिस्यान्। ननु प हुम्यानिस्यान्। सीयते दृश्यानुपलभात्। सत्यमेवैतत्। नेवलमेकज्ञानसंसर्गिणि दृष्यमाने घटो यदि भवेह्य एव भवेदिति दृष्यः संभावितस्ततो दृष्यानुपलिक्षिति।दृष्यानुपलिक्षिनिश्चयसामर्थादेव च दृष्या-भावो निश्चितः। यदि हि दृग्यस्तम भवेह्य्यानुपस्तभो न भवेत्। ५ त्रतो दृश्यानुपल्रभानिश्चयादृश्याभावः सामर्थ्याद्वसितो न तु व्यव-इत इति दृश्यानुपलकोन व्यवहर्तवः। तस्रादर्थान्तरमेकज्ञानसं-सर्गि दृश्यमानं तज्ज्ञानं च प्रत्यचनिष्टित्तिनिश्चयहेतुलात्प्रत्यचनि-वित्तर्त्रं द्रष्ट्यम्। यदा चैकज्ञानसंसर्गिणि प्रत्यचे घटस्य प्रत्य-चलमारोपितमसतोऽपि तथा तसिन्नेकज्ञानसंसर्गिण्यतीते वर्त- १० माने चामूढसातिसंस्कारे च घटख तद्वपमारोपितमसत इति द्रष्ट-व्यम्। त्रानेन दृष्यानुपलि अः प्रत्यचघटनिष्टित्तिखभावोत्रा। सा च सिद्धा। तेन न घटाभावः साध्योऽपि तभावव्यवहार इत्युन्नम्। त्रमूढोऽभ्रष्टो दर्शनाहितः स्पृतिजननरूपः संस्कारो यस्मि-न्घटादौ स तथोकः। तस्थातीतस्य प्रतिपत्तुप्रत्यचस्येति संबन्धः। १५ वर्तमानस्य च प्रतिपन्तुप्रत्यचस्येति संबन्धः। त्रमूढस्यतिसंस्कार-यहणं तु न वर्तमानविशेषणम्। यसादतीते घटविविनप्रदेश-दर्शने स्थितिसंस्कारो मूढो दृष्यघटानुपसके दृष्ये च घटेऽमूढो भवति। वर्तमाने च घटर्हितप्रदेशदर्शने न स्पृतिसंस्कारमोहः। श्रत एव न घटानुपलको नापि घटे मोहः। तसास्र वर्तमान- १० निषेधविशेषणममूढस्यतिसंस्कारग्रहणम्। स्यतिसंस्कार्यभि-चाराभावादर्तमानसार्यसः। त्रत एव वर्तमानसः चेति। च ग्रन्दः

हतो विशेषणरहितस्य वर्तमानस्य विशेषणवताऽतीतेन समुचयो यथा विज्ञायतेति। तद्यमर्थोऽतीतोऽनुपलकाः स्कुटं सार्यमाणः प्रमाणं वर्तमानस्य। ततो नासीदिह घटोऽनुपलक्षलास्त्रास्यनुप-लभ्यमानलादिति शक्यं ज्ञातुम्। न तु न भविष्यत्यत्र घटो-५ ऽनुपलस्यमानलादिति शक्यं ज्ञातुम्। श्रनागताया श्रनुपलक्षेः सन्तसंदेशदिति। कालविशेषोऽनुपलक्षेर्यास्थातः।

व्यापारं दर्शयति। त्रभावस्य व्यवहारो नास्तौत्येवमाकारं ज्ञानं प्रबद्धवमाकारो निःप्रद्धं गमनागमनलच्चणा च प्रवृत्तिः का यिकोऽभावयवहारः। घटाभावे हि ज्ञाते निःग्रङ्गं गन्तुमागन्त् १ • च प्रवर्तते। तदेवमेतस्य चिविधस्याप्यभावस्यवहारस्य दृश्यानुपस्-श्चिः साधनौ प्रवर्तिका। यद्यपि च नास्ति घट इति ज्ञानमनुपल-भेरेव भवत्ययमेव चाभावनिश्चयस्त्रथापि यसात्रत्यचेल नेवसः प्रदेश उपलभ्यसमादि घटो नासीत्येवं च प्रत्यच्यापारमनु-सरत्यभावनिश्चयः। तस्मात्प्रत्यचस्य नेवलप्रदेशग्रचण्यापारानुसार्य-१५ भावनिश्चयः प्रत्यचह्नतः। किं च। दृश्यानुपलक्षनिश्चयकर्णसाम-र्थादेव पूर्वीत्रया नौत्या प्रत्यचेणैवाभावो निश्चितः। नेवलमदृष्टा-नामपि सत्त्वसंभवात्। सत्त्वग्रद्भया न ग्रकोत्यसत्तं व्यवहर्तुम्। त्रतोऽनुपलभोऽभावं व्यवहार्यति। दृश्यो यतोऽनुपलअसस्माना-सौत्यतो दृष्यानुपलकोऽभावज्ञानं कतं प्रवर्तयति न लकतं करो-र नीत्यभावनिश्वयोऽनुपलकात्प्रष्टनोऽपि प्रत्यचेण इतोऽनुपलकोन प्रवर्तित उक्त दत्यभावव्यवद्यारप्रवर्तिन्युपलि भः। कस्मात्पुनरतीते वर्तमाने चानुपस्थिर्गमिकेत्या इ। तस्या एव यथोन्नकासाया त्रनुपलक्षेरभावनिश्ववात्। त्रनागता ह्यनुपलक्षिः खयमेव संदिग्धसभावा। तस्या श्रसिद्धाया नाभावनिश्वयोऽपि लतौत-वर्तमानाया इति।

संप्रत्यनुपल्रे प्रकारभेदं दर्शयितुमार । सा वैषानुपल्रि-रेकादश प्रकारा ऋखा द्रत्येकादशप्रकारा। कुतः प्रकारभेदः ५ प्रयोगभेदात्। प्रयोगः प्रयुक्तिः ग्रब्दखाभिधानवापार उचाते। ग्रब्दो हि साचारकचिदर्थान्तराभिधायौ कचित्रतिषेधान्तराभि-धायी। सर्वत्रेवतु दृष्यानुपलिधर्ग्रब्दोपात्तापि गम्यत इति वाचक-यापारभेदादनुपलभाप्रकारभेदो न तु खरूपभेदादिति यावत्।

प्रकारभेदाना ह। खभावेत्यादि। प्रतिषेधयः यः खभावस्त- १० खानुपल्थिः। यथेति। अवेति धर्मी। न धूम इति साध्यम्। उपस्थितवणप्राप्तस्थानुपलकेरिति हेतुः। त्रयं च हेतुः पूर्व-वद्वास्येयः॥ १॥

प्रतिषेधस्य यत्कायं तस्यानुपलिधिर्दाच्चियते। यथेति। इडेति धर्मी। श्रप्रतिबद्धमनुपद्दतं धूमजननं प्रति सामर्थं १५ येषां तान्यप्रतिबद्धसामर्थानि न सन्तीति साध्यम्। धूमा-भावादिति हेतुः। कार्णानि च नावष्यं कार्यवन्ति भवन्तीति कार्य्यादर्शनादप्रतिबद्धसामर्थ्यानामेवाभावः साध्यः। न तन्येषाम्। श्रप्रतिबद्धप्रक्रीनि चान्यचणभावीन्येवान्येषां प्रतिबन्धसंभवात्। कार्यानुपसिक्ष यच कार्णमहुम्यं तच प्रयुच्यते। दृम्ये तु १० कारणे दृष्यानुपलिधरेव गमिका। तत्र धवलंग्टहोपरिस्तितो यहाकुणमपम्यसपि चतुर्षु पार्श्वेचकुणभित्तिपर्यमं पम्यति।

भिक्तिपर्यम्तसमं चालोकसंज्ञकमाकाग्रदेग्रं धूमविविक्तं पद्यति।
तब धूमाभावित्ययाद्देग्रस्थेन विक्रना जन्यमानो धूमस्रदेग्रः
स्थात्। तस्य च वक्रेरप्रतिबद्धसामर्थ्यसाभावः प्रतिपत्तयः।
तहुद्दाङ्गणदेग्रेन विक्रना जन्यमानो धूमस्रदेग्रः स्थात्। तस्यासद्ग्रस्य वक्रेरभावः प्रतिपत्तयः। तहुद्दाङ्गणदेग्रं भिक्तिपरिचिप्तं भिक्तिपर्यन्तपरिचिप्तेन चालोकात्मना धूमविविक्तेनाकाग्रदेग्रेन सद्द धर्मणं करोति। तस्माद्द्यसमानादृष्यमानाकाग्रदेग्रेन सद्द धर्मणं करोति। तस्माद्द्यसमानादृष्यमानाकाग्रदेग्रावयवः प्रत्यचाप्रत्यचसग्रदायो वक्त्यभावप्रतीतिसामर्थ्यायातो
धर्मी न दृष्यमान एव। इद्देति तु प्रत्यचनिर्देग्रो दृष्यमान
गिपा ग्रब्दस्य चिष्किते साध्ये किस्यदेव ग्रब्दः प्रत्यचोऽन्यस्य
परोचसदिद्यापि। यथा चाच धर्मी साध्यप्रतिपत्त्यधिकरणभतो दृष्यादृष्यावयवो दिर्गतसददुक्तरेष्यपि प्रयोगेषु स्वयं
प्रतिपक्तयः॥ २॥

प्रियते। यथेति। श्रन धर्मी। न शिंशपेति शिंशपाभावः साध्यः।

हस्य यापकस्थाभावादिति हेतुः। द्रयमणनुपलिभ्याणस्य शिंश—

पालस्य दृष्णाभावे प्रयुच्यते। उपलिभ्यलचणप्राप्ते तु व्याणे दृष्णा—

नुपलिभ्यमिका। तन यदा पूर्वापरावुपिक्षष्टौ समुक्रतौ देशौ

१॰ भवतस्योरेकस्वरुगहनोपेतोऽपरस्वेकशिलाचितो निर्वचकसः।

द्रष्टापि तत्स्वान्वृचान्पस्यक्षि शिंशपादिभेदं न यो विवेचयति।

तस्य दृष्णतं प्रयाचमप्रस्वपि शिंशपात्मम्। स हि निर्वच एक—

त्रिलाघटिते दृषाभावं दृष्यताहुष्यानुपलकादवस्ति। त्रिंगपा माभावं तु व्यापकस्य रचलस्याभावादिति। तारृगे विषयेऽसा त्रभावसाधनाय प्रयोगः॥ ३॥

प्रतिषेधस्य स्वभावेन विरुद्धस्थोपस्थिरदाष्ट्रियते। यथेति। श्रमिति धर्मी। न ग्रीतस्पर्ध इति ग्रीतस्पर्धप्रतिषेधः साध्यः। ५ वक्रीरिति हेतुः। इयं चानुपलिभिस्तव प्रयोक्तया यव गीतसर्गो ऽदृश्यः। दृश्ये दृश्यानुपसिध्रयोगात्। तसाद्यम वर्णविशेषाद-ऋर्ष्यः ग्रीतस्पर्गो दूरस्थलात्मक्षयदृग्यस्तवास्याः प्रयोगः॥ ४॥

प्रतिषेधेन यदिरुद्धं तत्कार्यस्थोपसिका। यथेति। श्रविति धर्मी। न श्रीतस्पर्श इति श्रीतस्पर्शभावः साधः। १० धूमादिति हेतुः। यत्र ग्रीतसर्गः सन्दृश्यः स्थात्तव दृश्यातु-पलिर्भिमिका। यत्र विरुद्धो विक्तः प्रत्यचस्तत्र विरुद्धोप-सिः। दयोरपि तु परोचले विरुद्धकार्योपसिः प्रयुष्यते। तत्र समसापवरकस्यं श्रीतं निवर्तयितुं समर्थस्याग्रेरनुमापकं यदा विशिष्टं धूमकलापं निर्यान्तमप्वरकात्पम्यति तदा १५ विशिष्टादक्षेरनुमिताकौतसार्शनिव्यक्तिमनुमिमीते। इच दृष्य-मानदारप्रदेशसहितः सर्वापवरकाभ्यन्तरदेशो धर्मी साध्यप्रति-पाचनुसरणात्पूर्ववद्वंष्टवः॥ ५ ॥

प्रतिषेधस यदिरुद्धं तेन याप्तस धर्मान्तरसोपस्थि-- स्टाइर्त्या। यथेति। ध्रुवमवध्यं भवतीति ध्रुवभावी नेति १० भ्रवभावित्वनिषेधः साधः। विनाशो धर्मी। अत्यापि आवस्ति धर्मिविशेषणम्। भूतसः जातसापि विनयरः सभावो

नावसंभावी किसुताजातसित्यपिश्रब्दार्थः। जननाद्धितोरन्यो हेतु-ईत्वन्तरं मुद्गरादि तदपेचते विनश्वरः। तस्यापेचणादिति हेतु:। हेलन्तरापेचणं नामाध्रुवभावित्वेन व्याप्तम्। यथा वाससि रागस्य रञ्जनादिकेलन्तरापेचणमधुवभाविलेन व्याप्तम्। धुव-प्र भावित्वविरुद्धं चाप्रवभावित्वम् । विनाग्रस्र विनश्वरस्वभावात्मा क्रेलन्तरापेच दृष्टः। ततो विरुद्धवाप्तकेलन्तरापेचणदर्शनाद्भव-भावित्वनिषेधः। इत्र ध्रुवभावित्वं नित्यत्वमध्रुवभावित्वं चानि-त्यलम् । नित्यलाऽनित्यलयोश्च पतस्परपरिचारेणावस्थानादेकच विरोधः। तथा च सति परस्परपरिचारवतोर्दयोर्घदैकं दृश्यते १० तत्र दितीयस्य तादाक्यनिषेधः कार्यः। तादाक्यनिषेधस्य दृश्य-तयाऽभ्युपगतस्य संभवति। यत एवं तादात्य्यनिषेधः क्रियते यद्ययं दृष्यमानो नित्यो भवेत्रित्यरूपो दृष्येत। न च नित्यरूपो दृष्यते। तसास नित्यः। एवं च प्रतिषेधास नित्यतस्य दृश्यमानात्मत-मभ्यपगम्य प्रतिषेधः क्षतो भवति । वस्तुनोऽप्यदृश्यस्य पिशाचादे-१५ र्यदि दृश्यघटात्मलनिषेधः क्रियते दृश्यात्मलमभ्यूपगम्य कर्तव्यः। यद्ययं दृष्यमानः पिशाचात्मा भवेत्पिशाचो दृष्टो भवेत्। न च दृष्टसासास पित्राच इति दृष्यात्मलाभ्युपगमपूर्वको दृष्य-माने घटादौ वस्तुनि वस्तुनोऽवस्तुनो वा दृश्यस्यादृश्यस्य च तादात्यिनिषेधः। तथा च सति यथा घटस्य दृश्यत्वमभ्यूपगम्य १॰ प्रतिषेधो दृश्यानुपलसादेव तदसर्वस्य परस्परपरिचार्वतो-ज्या दृष्यमाने निषेधो दृष्यानुपलकादेव। तथा चास्त्रेवं-जातीयकस प्रयोगस सभावानुपलकावनभावः॥ ६॥

प्रतिषेधस्य यत्कार्यं तस्य यदिरुद्धं तस्योपस्थेरदा इर्णम् । यथेति। इहेति धर्मी। अप्रतिवद्धं सामर्थं येषां ग्रीतकार-णानां ग्रीतजननं प्रति न तानि सन्तीति साध्यम् । वक्रेरिति हेतुः। यत ग्रीतकारणान्यदृष्यानि ग्रीतस्पर्गीऽप्यदृष्यस्तनायं हेतुः प्रयोक्तयः। दृश्यत्वे तु श्रीतस्पर्शस्य तत्कारणानां वा कार्या- ५ नुपल्धिर्धृयानुपल्धिर्वा गमिका । तस्मादेषायभावसाधनौ । ततो यिसान्देशे सदिप शीतकारणमदृश्यं शीतस्पर्शस दूरस्य-लाग्रितिपत्तुर्विक्कभिख्रवर्णलादूरादिप धृष्यस्तवायं प्रयोगः॥ ७॥

प्रतिषेधस्य यद्वापकं तेन यदिरुद्धं तस्योपनि अर्दा हर्तया । यथेति। अनेति धर्मी। तुषारसार्गी नेति साध्यम्। वक्रेरिति ।। हेतुः। यत्र व्याप्यसुषारस्पर्शी व्यापकश्च शीतस्पर्शी न धृष्य-स्तवायं हेतुः। तयोर्दृश्यते स्तभावस्य व्यापकस्य चानुपसिर्ध्यतः प्रयोक्तवा। तथा सत्यभावसाधनीयम्। दूरवर्तिनश्च प्रतिपन्न-सुषारस्पर्यः ग्रीतस्पर्गविगेषः । ग्रीतमाचं च परोचम् । विज्ञसु रूपविशेषाद्र्रस्थोऽपि प्रत्यचः। ततो वक्नेः शौतमाचाभावः। १५ ततः ग्रीतविशेषतुषारस्पर्शाभावनिश्चयः। ग्रीतविशेषस्य ग्रीत-सामान्येन व्याप्तलादिति विशिष्टविषयेऽस्थाः प्रयोगः॥ ८॥

प्रतिषेधसः यत्कार्णं तस्यानुपनक्षेर्दाहरणम् । यथेति । श्रविति धर्मी। न धूम इति साध्यम्। वज्ञासत्तादिति हेतुः। यन कार्यं सदिपि दृश्यं न भवति तनायं प्रयोगः। दृश्ये तु १० कार्चे दृष्यानुपन्धिर्गमिका। ततोऽयमप्यभावसाधनम्। निष्क-न्यायतस लिलपूरिते इदे हेमनो चितवाष्पोद्गमे विरले संधा-

तमसि सित सम्नपि तन धूमो न दृष्य द्ति कार्णानुपलब्धा प्रतिषेधते। विक्रसु यदि तस्याभस उपरि भवमानो भवेज्ज्व-लितोरूपविशेषादेवोपलक्षो भवेत्। श्रज्वलितस्वित्धनमध्य-निविष्टो भवेत्तनापि दहनाधिकरणिमभनं प्रत्यचिमिति खरूपे-॥ णाधारक्षेण वा दृग्ध एव विक्रिरिति। तवाखाः प्रयोगः॥ ८॥ प्रतिषेधस्य यत्कारणं तस्य यदिक्द्वं तस्योपलञ्चेक्दा-इर्णम्। यथेति। त्रस्थेति धर्मी। रोम्णां हर्ष उद्गेदः स त्रादि-र्येषां दन्तवीणादीनां ग्रीतष्ठतानां ते विशियन्ते तदन्येभ्यो भयश्रद्घादिकतेभ्य इति रोमहर्षादिविशेषाः। ते न सन्तीति १० साध्यम्। दहन एव विशिष्यते तदन्यसाद्दनाच्छीतनिवर्तनसा-मर्थोनेति दहनविशेषः। कश्चिद्दहनः सम्विप न श्रीतिनवर्तन-चमो यथा प्रदीपः। तादृग्रनिवृत्तये विग्रेषग्रहण्म्। संनि-हितो दहनविशेषो यस्य स तथोनस्तस्य भावसस्मादिति हेतुः। यय ग्रीतस्पर्भः सम्रणदृष्यो रोमस्पंदिविग्रेषास्रादृष्यास्त्रमायं १५ प्रयोगः। रोमहर्षादिविशेषस्य दृश्यत्वे दृश्यानुपलिकः प्रयो-क्रया। ग्रीतसर्गस्य दृश्यत्वे कारणानुपस्रभिः। तस्रादभावसाध-नोऽयम्। रूपविशेषादिद्राद्दनं पश्चति। श्रीतस्पर्शस्बदृश्यो रोमहर्षादिविशेषास तेषां कारणविरुद्वोपलब्धाभावः प्रति-पद्यत इति । तवास्थाः प्रयोगः ॥ १०॥

प्रतिषेधस यत्कारणं तस यदिरद्धं तस यत्कार्यं तस्रोप-सिक्दा हर्मचा। यथेति। अयं देश इति धर्मी। योगो युक्तं रोमहर्षादिविशेषेर्यं रोमहर्षादिविशेषयुक्तम्। तस्य संबन्धी

पुरुषो रोमर्ह्यादिविशेषयुक्तपुरुषः । तदास्र भवतीति साध्यम् । धूमादिति हेतुः। रोमहर्षादिविशेषस्य प्रत्यचले दृष्णानुप-सिक्षः। कारणस्य ग्रीतस्पर्यस्य प्रत्यचले कारणानुपसिक्षः। · वक्रेस्त प्रत्यचले कार्णविस्द्वोपलि भिः प्रयोक्तवा। वयाणामण्यू-यालेऽयं प्रयोगः। तसादभावसाधमोऽयम्। तम दूरस्यस्य प्रतिपन्तु- ५ र्दश्नग्रीतस्पर्गरोमसर्घादिविशेषा अप्रत्यचाः सन्तोऽपि धूमसु प्रत्यचो यत्र तत्रैतत्प्रमाणम्। धूमसु यादृग्रस्सिन्देशे स्थितं श्रीतं निवर्तयितुं समर्थस्य वक्रेरनुमापकः स दृष्ट् याष्ट्राः। धूम-माचेण तु विक्रमाचेऽनुमितेपि न ग्रीतस्पर्गनिष्टि निर्माप हर्षादिविशेषनिष्टित्तिरवसातुं शक्येति न धूममाचं हेतुरिति १० द्रष्टव्यमिति॥ ११॥

यद्येकः प्रतिषेधहेतुरुकः कथमेकाद्रशाभावहेतव द्रत्याह । दम द्रत्यादि । द्रमेऽनुपल्धिप्रयोगाः । द्रद्मानन्तरप्रयोगान्ता निर्दिष्टाः । तत्र कियतामपि ग्रहणे प्रसन्त त्राह । कार्यानुप-मुख्यादय द्वति। कार्यानुपमद्ध्यादीमामपि चयाणां चतुर्णां १५ वां यहणे प्रसन्ते सत्याह । दशिति । दशानामण्दाहतमात्राणां यहण्प्रसङ्गे सत्याह । सर्व दत्येतद्रकं भवति । त्रप्रयुक्ता ऋषि प्रयुक्तोदा इरणसदृशास सर्व एवेति दशयहणमन्तरेण सर्वयहणे क्रियमाणे प्रयुक्तोदाहरणकात्स्यं गम्येत । दशयहणान्त्रदाहरण-कार्त्स्येऽवगते सर्वग्रहणमतिरिच्यमानसुदास्तसदृत्रकार्त्स्याव- १० गतये जायते। ते खभावानुपलक्षी संग्रहं तादात्येन गच्छिन। सभावानुपस्थिखभावा द्रत्यर्थः। ननु च खभावानुपस्थि-

प्रयोगा द्विधनो कार्यानुपल्ब्यादयस्त्वधमन्तर्भवनौत्या ह। प्रयोग-भेदेऽपि। प्रयोगस्य ग्रब्द्यापारस्य भेदेऽपि त्रन्तर्भवन्ति। कथं प्रयोगभेद द्वाइ। त्रर्थान्तर्विधौत्यादि। प्रतिषेथादर्थाद-र्थान्तरस्य विधिरूपलिक्षः। स्वभावविरुद्धासूपलिक्षप्रयोगेषु प्रति-५ षेधः। कार्यानुपल्ध्यादिप्रयोगेष्वर्यान्तर्विधिनाऽर्यान्तरप्रतिषेधेन च प्रयोगा भिद्यन्ते। यदि प्रयोगान्तरेष्वर्थान्तर्विधिप्रतिषेधौ कथं तर्द्धम्तर्भवन्तीत्या ह। पारंपर्येणे ति। प्रणालिकयेत्यर्थः। एत-दुनं भवति । न साचादेते प्रयोगा दृष्यानुपलिधमभिद्धति। दृश्यानुपल्अध्ययभिचारिणं वर्षान्तरस्य विधिनिषेधं वाऽभि-१॰ द्धति। ततः प्रणालिकयामीषां खभावानुपल्ञे संग्रहो न साचादिति। यदि प्रयोगभेदेन भेदः परार्थानुमाने वक्तव्य एषः। ग्रब्दभेदो हि प्रयोगभेदः। ग्रब्दश्च परार्थानुमानमित्या-प्रशास । प्रयोगदर्भनेत्यादि । प्रयोगाणां प्रास्त्रघटितानां दर्भन-मुपलभः। तस्याभ्यासः पुनःपुनरावर्तनम्। तस्मान्निमित्तात्स्यम-१५ पीति प्रतिपत्तुरात्मनोऽधेवमित्यनन्तरोक्तेन क्रमेण व्यवच्छेदस्य प्र-तिषेधस्य प्रतीतिर्भवतीति। इतिग्रब्दस्तस्मादर्थे। तदयमर्थः। यस्मा-त्ख्यमधेवमनेनोपायेन प्रतिपद्यते प्रयोगाभ्यासात्तस्प्रात्खप्रतिपत्ता वण्पयुज्यमानसास प्रयोगभेदस सार्थानुमाने निर्देश:। यत्पुन: परप्रतिपत्तावेवोपयुज्यते तत्परार्थानुमान एव वक्तव्यमिति।

ननु च कार्यानुपलक्यादिषु कार्णादीनामधृत्यानामेव प्रति-विधः दृम्यनिषेधे खभावानुपलक्षप्रयोगप्रसङ्गात्। तथा च सति न तेषां दुम्यानुपलक्षेनि वेधसत्कथनेषां प्रयोगाणां दुम्यानुपलक्षा-

वन्तर्भाव इत्याह। सर्वच चेत्यादि। श्रभावस्य तस्य च व्यव-हारोऽभावधवहारौ। खभावानुपल्यावभावधवहारः साधः। त्रिष्टेष्वभावः। तयोः साधन्यामनुपल्यौ। सर्वन चेति चत्राब्दो श्रिग्रब्दस्यार्थे। यसात्सर्वनानुपलभौ येषां प्रतिषेध उन्नस्तेषा-मुपलिक्षलचणप्राप्तानां दृश्यानामेव स प्रतिवेधस्तसाहुश्यानु ५ पल्यावन्तर्भावः। कुत एतद्द्रागामेवेत्यादः। खभावेत्यादि। श्रवापि चकारो हेलर्थः। यसात्स्वभावविरुद्ध श्रादिर्येषां तेषासुपल्रक्या कार्णमादियेषां तेषामनुपलक्या प्रतिषेध उन-स्तसादृश्यानामेव प्रतिषेध इत्यर्थः। यदि नाम स्वभावविरुद्धा-द्युपल्ड्या कार्णाद्यनुपल्ड्या च प्रतिषेध उन्नल्यापि कयं दृ- १० खानामेव प्रतिषेध दत्या ह। उपलक्षिरित्यादि। अवापि चकारो हेलर्थः। यसाचे विरोधिनो व्याप्यव्यापकभूताः कार्य्यकारण-भूतास जातास्तेषामवध्यमेवोपलिक्षर्पलिक्षपूर्वा चानुपलिक्ष-वैदितवा। उपलब्धानुपलभी च दे येषां सस्ते दृश्या एव। तसात्वभावविरुद्धाद्यपल्ड्या कारणाद्यनुपल्ड्या चोपल्ड्यन्- १५ पलिस्मितां विरुद्धादीनां प्रतिषेधः क्रियमाणो दृग्धानामेव हतो द्रष्ट्यः। बद्धषु चोद्येषु प्रकान्तेषु परिहारससुचयार्थस्वकारो इेलर्थी भवति। यसादिदं चेदं च समाधानमस्ति तसास-नचोद्यमयुक्तमिति चकारार्थः। कस्मात्पृनः प्रतिषेधानां विक-द्वादीनासुपल्ट्यनुपल्थी वेदितचे द्वाइ। श्रन्येषामिति। उप- १० क्रक्यमुपलिसमद्भीऽन्येऽनुपलका एव ये तेषां विरोधस कार्य-कार्षभावस केनचित्रहाभावस व्याणस व्यापकसाभावेन

सिधित यसामतो विरोधिकार्यकार्णभावाभावासिद्धेः कार्णा-द्पलक्यनुपलिक्षमन्त एव विरुद्धादयो निषेधाः। उभयवन्तस् दृश्या एव । तसाह्यानामेव प्रतिषेधः । तद्यमर्थः । विरोधः कार्यकार्णभावस यापकाभावे याप्याभावस दृश्यानुपलक्षे-५ रेवेति। एकसंनिधावपराभावप्रतीतौ ज्ञातो विरोधः। कारणाभिमताभावे च कार्याभिमताभावप्रत्ययेऽवसितकार्य-कारणभावः। व्यापकाभिमताभावे च व्याप्याभावे निश्चिते निश्चितो व्यापव्यापकभावः। तत्र व्यापव्यापकभावप्रतीतेर्नि-मित्तमभावः प्रतिपत्तवः। दृहं ग्रहीते वृचाभावे हि प्रिंग-१॰ पालाभावप्रतीतौ प्रतीतो व्याप्यव्यापकभावः। स्रभावप्रति-पित्रस्य सर्वत्र दृश्यानुपलक्षेरेव । तसादिरोधं कार्यकारणभावं याणयापकभावं च सारता विरोधकार्यकारणभावयाणयापक-भावविषयाभावप्रतिपत्तिनिबन्धनं दृश्यानुपस्रिः स्नर्तेचाः। दृश्यानुपलक्यसारणे विरोधादीनामसारणम् । तथा च सति न १५ विरुद्धादिविधिप्रतिषेधाभ्यामितराभावप्रतीतिः स्वात् । विरो-धादिपश्णकालभाविन्यां च दृश्यानुपल्याववश्यस्मर्त्यायां तत एवाभावप्रतीतिः। तत्र यद्यपि संप्रति नास्ति दृष्यानुपसि-विरोधादिय इणकाले वासीत्। या दृश्यानुपलि संप्रति सार्यमाणा सैवाभावप्रतिपत्तिनिबन्धनम् । ततः संप्रति नास्ति १ • दुम्योपसि अिरित्यभावसाधनत्वेन दृश्यानुपसि अप्रयोगा द्वियनो कार्यानुपलक्यादिप्रयोगाः। विरुद्धविधिना कार्णादिनिषेधेन प यतो दुष्यानुपलिक्षराचित्रा ततो दुष्यानुपलक्षेरेव काला-

मार्ष्टमायाः स्रितिविषयभृताया स्रभावप्रतिपित्तः। स्रमीषां च प्रयोगाणां दृष्शानुपस्तकावन्तर्भावः। तदनेन सर्वेण दृष्शा-सुपलभावनार्भावो द्रशानामनुपलभिप्रयोगाणां पारंपर्येण द्रित द्ति वेदितव्यम्।

उक्ता दृष्यानुपलिधरभावेऽभावव्यवद्वारे साध्ये प्रमाणम्। ॥ त्रदृष्यानुपलि क्षः विंखभावा विंखापारा चेत्या । विप्रकृष्टे-त्यादि। विप्रक्रष्टिस्तिभिर्देशकासस्यभावविप्रकर्षेर्यस्या विषयः सा विप्रकृष्टविषयेति संग्रयदेतुः। किंखभावा सेत्या ह। प्रत्यचानुमान-निवृत्तिर्णचणं खभावो यखाः सा प्रत्यचानुमाननिवृत्तिज्ञणा ज्ञामज्ञेयसभावेति यावत्। मनु च प्रमाणात्प्रमेयसत्ताव्यवस्था। १० ततः प्रमाणाभावात्प्रमेयाभावप्रतिपत्तिर्युत्रेत्या ह। प्रमाणनिष्टना-वपीत्यादि। कारणं व्यापकं च निवर्तमानं कार्यं व्याप्यं च निवर्त-.येत्। न च प्रमाणं प्रमेयस्य कार्णं नापि व्यापकमतः प्रमाण-योर्निष्टनावपर्यस्य प्रमेयस्य निष्टन्तिर्न सिध्यति । ततोऽसिद्धेः संग्रयहेतुरदृष्यानुपलिक्षः। न निश्चयहेतुः। यत्पुनः प्रमाण्स- १५ स्तवा प्रमेयससा सिधाति तद्युक्तम्। प्रमेयकार्यं हि प्रमाणम्। न च कार्णमन्तरेण कार्यमस्ति। न तु कार्णान्यवध्यं कार्य-विन भविना। तसात्रमाणात्रमेयसत्ता व्यवस्थाया। न प्रमाणा-भावात्रमेयाभावयवखेति ॥

इति न्यायबिन्दुटीकायां दितीयः परिच्छेदः समाप्तः ॥

## श्रय तृतीयपरिच्छेदः।

खार्थपरार्थानुमानयोः खार्थं बाखाय परार्थं बाखातु-काम त्राह। विरूपलिङ्गाखानमिति। चीणि रूपाण्यव्यय-तिरेकपचर्धमलसंज्ञकानि यस तिच्छपम्। चिरूपं च तिस्क्रं च तखाखानम् । त्राखायते प्रकाश्यतेऽनेनेति चिरूपं लिक्न- मित्याख्यानम् । किं पुनस्तदचनम् । वचनेन हि चिरूपं सिङ्ग-माख्यायते। परसायिदं परार्थम्। ननु च सम्यग्ज्ञानात्मक-मनुमानसुक्तम् । तत्किमधं संप्रति वचनात्मकमनुमानसुच्यत द्रत्याच । कारणे कार्योपचारादिति चिरूपलिङ्गाभिधाना-चिर्पालक्षस्थातिरूत्पद्यते स्मृतेश्वानुमानम्। तस्यानुमानस् १० परंपरया निरूपलिङ्गाभिधानं कार्णम्। तस्मिन्कार्णे वचने कार्यखानुमानखोपचारः समारोपः क्रियते। ततः समारोपात्कारणं वचनमनुमानग्रब्देनोच्यते। श्रीपचारिकं वचनमनुमानं न मुख्यमित्यर्थः। न च यावित्वंचिद्पचारा-दनुमानग्रब्देन वक्तुं ग्रक्यं तावत्सवं व्याख्येयम्। किं त्वनुमानं १५ थाखातुकामेनानुमानखरूपस याखोयवासिमत्तं याखोयम्। निमित्तं च चिरूपं सिङ्गम्। तञ्च खयं वा प्रतीतमनुमानस्थ निमिन्नं भवति परेण वा प्रतिपादितम्। तसान्निङ्गस्य खर्पं याख्येयं तत्प्रतिपादक्य प्रब्दः। तत्र खरूपं खार्थानु-माने बाख्यातम्। प्रतिपादकः ग्रन्द रूष बाख्येयः। ततः प्रतिपादकं ग्रब्दमवम्यं वक्तव्यं दर्शयकनुमानग्रब्देनोक्तवाना-चार्च द्वित परमार्थः।

परार्थानुमानस्य प्रकारभेदं दर्प्रसितुमाच । तद्विविध-मिति। तदिति परार्थानुमानम्। दौ विधौ प्रकारौ यस्य तिह्विधम्। कुतो दिविधमित्या । प्रयोगस्य ग्रब्द्यापारस्य भ भेदात्। प्रयुक्तिः प्रयोगोऽर्थाभिधानम्। ग्रब्द्खार्थाभिधान-व्यापारभेदाद्विविधमनुमानम्। तदेवाभिधानव्यापारनिबन्धनं दैविधं दर्शयितुमार । साधर्म्यवदेधर्म्यवसेति । समानो धर्मी यख सोऽयं सधर्मा तस्य भावः साधर्म्यम् । विसदृशो धर्मोऽस्य विधर्मा विधर्मणो भावो वैधर्म्यम् । दृष्टान्तधर्मणा सह साध्य- १० धर्मिणः सादृष्यं हेतुहातं साधर्म्यसुच्यते । श्रसादृष्यं च हेतुहातं वैधर्म्यसुच्यते । तत्र यस्य साधनवाक्यस्य साधर्म्यमभिधेयं तत्सा-धर्म्यवत्। यथा यत्कृतकं तद्नित्यं यथाद्यघटः। यथा च कतकः प्रबद् द्रह्यच क्रतकत्वकृतं दृष्टान्तसाध्यधर्मिणोः सादृष्य-मिभिधेयम्। यस्य तु वैधर्म्यमिभिधेयं तद्वैधर्म्यवत्। यथा यिन्नत्यं १५ तद्ज्ञतकं दृष्टं यथाकाश्रम्। शब्दस्तु ज्ञतक इति। ज्ञतका-क्रतकलक्रतं ग्रब्दाकाग्रयोः साध्यदृष्टान्तधर्मिणोरसादृग्यमिहा-भिधेयम् ।

यद्यनयोः प्रयोगयोर्भिधेयं भिन्नं कथं तर्षि विरूपं सिष्ट-मिनं प्रकाम्यमित्या ह । नानयोर्यत इति । त्रर्थः प्रयो- १॰ जनं प्रकाशियतयं वस्तु यद्हिम्यानुमाने प्रयुक्षिते। ततः प्रयोजनादनयोर्न भेदः किश्वत् । निरूपं हि लिङ्गं प्रकाप्रयि-

तथम्। तद्दिम्य दे त्रयोते प्रयुच्येते। दाभ्यामपि विरूपं लिङ्गं प्रकाश्यत एव । ततः प्रकाशयितव्यं प्रयोजनमनयोर्भिन्नम् । तथा च न ततो भेदः कञ्चित्। श्रभिधेयभेदोऽपि तर्षि न खादित्या ह। त्रन्यत्र प्रयोगभेदादिति। प्रयोगोऽभिधानं वास-५ कलम्। वाचकलभेदादन्यो भेदः प्रयोजनकतो नास्तीत्यर्थः। एत-द्तां भवति। त्रन्यद्भिधेयमन्यस्रकाग्धं प्रयोजनम्। तचाभिधे-यापेचया वाचकलं भिद्यते। प्रकाश्यं लभिन्नम्। त्रम्वये हि कथिते वस्यमाणेम न्यायेन यतिरेकगतिर्भवति। यतिरेके चान्वय-गतिः। ततस्त्रिरूपं सिङ्गं प्रकाश्यमभिन्नम्। न च यत्राभिधेय-ः भेदस्तव सामर्थ्यगम्योऽपर्थो भिद्यते । यस्रात्पौनो देवदत्तो दिवा न भुद्धे। पौनो देवदत्तो रात्री भुद्धे इति। त्रनयो-र्वाकायोर भिधेयभेदेऽपि गम्यमानमेकमेव। तद्दि हा भिधेय-भेदेऽपि गम्यमानं वस्त्वेकमेव।

तचेति। तयोः साधर्म्यवैधर्म्यवतोर्नुमानयोः साधर्म्यवन्ता-१५ वद्दाहरमनुपलिथमार । यदित्यादिना । यद्पलिथलचण-प्राप्तं यह्यः सम्रोपलभ्यत इति। त्रनेन दृश्यानुपलभोऽनू-द्यते। सोऽसद्वावहारस्य विषयः सिद्धः। तदसदिति व्यवहर्तव्य-मित्यर्थः । त्रनेनासद्भावहारयोग्यतस्य विधिः कृतः, ततस्या-सद्यवहारस्य योग्यते दृश्यानुपलको नियतः कथितः। दृश्यम-१॰ नुपलक्षमसद्भावहारयोग्यमेवेत्यर्थः । साधनस्य च साध्येऽर्थे निय-तलकथनं व्याप्तिकथनम्। यथोत्रम्। व्याप्तिर्व्यापकस्य तच भाव एव व्यायख च तमेव भाव इति।

व्याप्तिसाधनस्य प्रमाणस्य विषयो दृष्टान्तस्तमेव दर्शयितु-मास्। यथाऽन्य द्ति। साध्यधर्मिणोऽन्यो दृष्टान्त द्रह्यर्थः। दृष्ट द्रित प्रमाणेन निश्चितः। ग्राग्रविषाणं हि न चलुषा विषयौ-क्तम्। ऋषि तु प्रमाणेन दृश्यानुपलक्षेनासद्वावहारयोग्यं विज्ञातम् । शशविषाणमादिर्यस्थासद्भवहार्विषयस्य स तथोत्रः। 🔍 ग्रगविषाणादौ हि दृष्यानुपलसमाचनिमिन्नोऽसद्भवहारः प्रमाणेन सिद्धः। तत एव प्रमाणादनेन वाक्येनाभिधौयमाना वाप्तिज्ञातवा।

संप्रति वाप्तिं कथयिता दृश्यानुपलक्षस्य पचधर्मतं दर्श-यितुमार । नोपनभ्यते चेति । प्रदेश एकदेशः पृथिब्याः । स १० एव विशिष्यतेऽन्यसादिति विशेषः। एकः प्रदेशविशेष द्रत्येकसिम्प्रदेशे कचिदिति। प्रतिपत्तः प्रत्यच एकोऽपि प्रदेशः स एवाभावव्यवहाराधिकरणं यः प्रतिपत्तुः प्रत्यको नाऽन्यः। उपलब्धिलचणप्राप्त इति दृष्यः। यथा चासतोऽपि घटख समा-रोपितस्पलिधलचणप्राप्तलं तथा व्याख्यातम् । 2 1

खभावहेतोः साधर्म्यवन्तं प्रयोगं दर्शयितुमारः । तथिति । यथानुपसञ्चेस्तथा खभावहेतोः साधर्म्यवान्प्रयोग इत्यर्थः। यसदिति सत्त्वमनुद्य तत्सर्वमनित्यमित्यनित्यतं विधीयते। सर्वग्रहणं च नियमार्थम्। सर्वमनित्यं न किंचित्रानित्यं यसत्तद-नित्यमेवानित्यतादन्यच नित्यते सत्तं नास्तीत्येवं सत्त्वमनित्यते १० साध्ये नियतं स्थापितं भवति । तथा च सतिं स्थाप्तिप्रदर्शन-वाकामिदम्। यथा घटादिरिति। वाप्तिसाधनसः प्रमाणस

विषयकथनमेतत्। शुद्धस्थेति। निर्विश्रेषणस्य स्वभावस्य प्रयोगः। सविशेषणं दर्शयितुमार । यदुत्पित्तमदिति । उत्पत्तिः खरूपलाभो यखासि तदुत्पत्तिमत् उत्पत्तिमत्तमत्त्रमृ तद्नित्य-मित्यनित्यत्वविधेः। तथा च सत्युत्पत्तिमत्त्वमनित्यते नियत-५ माखातम्। खभावभृतः खभावात्मको धर्मस्रख भेदेन भेदं हेत्ह्रात्य प्रयोगः। त्रनुत्पन्नेभ्यो हि व्यादित्तमात्रित्योत्पन्नो भाव उचाते। सेव बाहिनाः। यदा बाहत्यन्तरनिरपेचा वन्नुमिखते तदा चितरेकिणीव निर्दिखते। भावस्थोत्पित्तिति तया च व्यतिरिष्ठयेवोत्पत्था विशिष्टं वस्तृत्पत्तिमदुष्तम् । तेन स्वभावभूतेन १० धर्मेण किल्पितभेदेन विशिष्टः खभावः प्रयुक्तो द्रष्टवाः। यख्यतक-मिति। क्रतकलमनूद्यानित्यलं विधीयत इति। ऋनित्यले नियतं क्रतकलमुक्तमतो व्याप्तिर्नित्यलेन क्रतकस्य दर्शिता। उपाधिभेदेन खभावस्य प्रयोग इति संबन्धः। उपाधिर्विशेषणम्। तस्य भेदेन भिन्नेनोपाधिना विशिष्टः स्वभावः प्रयुक्त इत्यर्थः। १५ इ. कदाचिक्द्र एवार्थ उच्चते। कदाचिद्यतिरिक्रेन विशेषणेन विशिष्टः। नदाचिद्वातिरिक्तेन। देवदन इति शुद्धः। सम्बक्षं रत्यभिष्मकर्णदयविशिष्टः। चिचगुरिति यतिरिक्त-चिचगवीविशिष्टः। तदसम्बं शुद्धमुत्पिन्तमन्त्रमन्त्रतिरिक्तविशे-षणम्। शतकलं व्यतिरिक्तविशेषणम्। मनु च चित्रगुश्रब्दे १॰ यतिरिष्णस्य विशेषणस्य वाचकस्थितशब्दो गोशब्दस्यासि। स्नतक-ग्रन्दे तु निर्विशेषणवाचिनः ग्रन्दस्य प्रयोगोऽसीत्याग्रद्धाः । अपेचितेति। परेषां कारणानां व्यापारः स्रभावसः निष्यंनी

निष्पत्त्यर्थमपेचितः पर्यापारो येन स तथोतः। शैति यसा-दर्थे। यस्रादपेचितपरवापारः कतक उच्चते तसाद्यतिरिकेन विशेषणेम विशिष्टः खभाव उच्यते। यद्यपि व्यतिरिक्तं विशे-वणपदं न प्रयुक्तं तथापि कतकप्रब्देनैव व्यतिरिक्तं विग्रेषण-मन्तर्भावितमत एव संज्ञाप्रकारोऽयं सतकप्रब्दः। यसात्संज्ञाया- ५ मयं कन्प्रत्ययो विह्निः। यत्र च विद्योषणमन्तर्भायते तत्र विशेषणपदं न प्रयुच्यते । कचित्रतीयमानं विशेषणं यथा कत द्रत्युके हेतुभिरित्येतत्प्रतीयते। तच च हेतुशब्दः प्रयुज्यते। कदाचित्र वा प्रयुच्यते। प्रयुच्यमानखग्रब्द्य यथा प्रत्ययभेद-भेदिग्रब्दे प्रत्ययभेदः। यथा च क्रतकग्रब्दो भिस्नविंगेषण- १• स्वभावाभिधाय्येवं प्रत्ययभेदभेदिलमादिर्येषां प्रयत्नाननरीय-कलादीनां तेऽपि खभावहेतोः प्रयोगा भिन्नविशेषणखभावा-भिधायिनो द्रष्ट्याः। प्रत्ययानां कार्णानां भेदो विशेषस्तेन प्रत्ययभेदेन भेत्तं शीलं यस्य स प्रत्ययभेदभेदी शब्दस्तस्य भावः प्रत्ययभेदभेदितम्। ततः प्रत्ययभेदभेदिता कब्दम्य कतकातं १५ साध्यते। प्रयवानन्तरीयकलादनित्यलं साध्यते। तत्र प्रत्ययभेद-ग्रब्दो व्यतिरिक्तविशेषणाभिधायौ प्रत्ययभेदभेदिशब्दे प्रयुक्तः। प्रयक्षाननरीयकग्रब्दे च प्रयक्षग्रब्दः। तदेवं विविधः खभाव-हेतुप्रयोगो दर्शितः। शुब्योऽव्यतिरिक्तविशेषणो व्यतिरिक्त-विशेषण्य । एवमधं चैतदाखातम् । वाचकभेदाना भूकाख- १॰ चित्वभावदेतावपि प्रयुक्ते व्यामोद इति।

त्रय किमेते खभावहेतवः सिद्धसंबन्धे खभावे साध्ये प्रयो-

त्राहोसिदसिद्धसंबन्ध द्रत्यात्रङ्घ सिद्धसंबन्धे प्रयोत्रया इति दर्शयितुमाच सर्व एत इति। गमकलासाधनानि पराश्रितलाच धर्माः साधनधर्मा एव साधनधर्ममाचम् । माच-ग्रब्देनाधिकस्यापेचणीयस्य निरासः। तस्यानुबन्धोऽनुगमन-५ मन्वयः सिद्धः साधनधर्ममात्रानुबन्धो यस्य स तथोकः। केन सिद्ध द्रत्यार । यथास्वं प्रमाणिरिति । यस्य साध्यधर्मस्य यदा-त्मीयं प्रमाणं तेनैव प्रमाणेन सिद्ध द्रत्यर्थः । खभावहेत्वनां च बक्रभेदलात्। संबन्धसाधनान्यपि प्रमाणानि बह्ननीति प्रमाणे-रिति बद्धवचननिर्देशः। गमयितयलात्माधः पराश्रितलाच धर्मः साध्यधर्ममृदयं परमार्थः। न हेतुः प्रदीपवद्योग्यतया गमकोऽपि तु नानन्तरीयकतया विनिश्चतः। साधाविना-भावित्वनिश्चयनमेव हि हेतोः साध्यप्रतिपादनव्यापारो नाऽन्यः कश्चित्। प्रथमं बाधकेन प्रमाणेन साध्यप्रतिबन्धो निश्चेतव्यो हेतोः पुनरनुमानकालेन साधनं साधानन्तरीयकं सामान्येन १५ स्नर्तव्यम् । क्रतकलं नामाऽनित्यलखभावमिति सामान्येन स्थत-मधं पुनर्विशेषे योजयतीदमपि क्रतकलं शब्दे वर्तमानमनित्य-खभावमेवेति। तत्र सामान्यसारणं लिङ्गज्ञानम्। विज्ञिष्टस्य तु ग्रब्दगतकतकत्थानित्यत्वस्थावस्य सार्णमनुमानज्ञानम्। तथा च सत्यविनाभावित्वज्ञानमेव परोचार्थप्रतिपादकलं नाम । १॰ तेन निश्चिततनाचानुबन्धिसाध्यधर्मे खभावहेतवः प्रयोत्रया नान्यचेत्युक्तम् ।

चचेवं संबन्धो निस्तित्यः साध्यस साधनेन सह साधन-

धर्ममात्रानुबन्धसु साध्यस्य कसान्निश्चितो स्रायत द्राया । तस्यैवेति। सिद्धसाधनधर्ममानानुबन्धस्य तत्त्वभावलादिति। साधनधर्मखभावलात्। यो हि साध्यधर्मः साधनधर्ममाना-नुबन्धवान्म एव तस्य साधनधर्मस्य स्वभावो नाउन्यः। भवत्वी-दृश एव खभावः। खभाव एव तु साध्ये कसाद्भेतप्रयोगः। ५ ख्भावस्य हेतुलात्। ख्भाव दह हेतुः प्रकानः। तस्रात्स एव साध्यः कर्तव्यः। यः साधनस्य स्वभावः स्यात्साधनधर्म-मात्रानुबन्धस्य ख्भावो नाऽन्यः। यदि साध्यधर्मः साधनस्य खभावः प्रतिजार्थेकदेशस्तर्षि हेतुः खादित्या ह। वस्तुत इति। वस्तुतः परमार्थतः साध्यसाधनयोसादात्यम् । समारोपितस्तु १ • साध्यसाधनयोभेदः। साध्यसाधनभावो हि निश्चयाक् हे कृपे। निश्चयारूढं च रूपं समारोपितेन भेदेनेतरेतरवाष्ट्रिकतेन भिष्मित्यन्यत्माधनमन्यत्माध्यम्। दूराद्धि गाखादिमानयो दच द्रित निखीयते न शिंशपेति। श्रथ च स एव वृज्ञः। सैव शिंशपा। तसादभिन्नमपि वस्तु निश्चयो भिन्नमाद्शयतिया- १५ . वृत्तिभेदेन । तसान्त्रियुवाक् ढक्पापेचवाऽन्यत्माधनमन्यत्माध-मतो न प्रतिज्ञार्थेकदेशो हेतुर्वास्तवं च तादात्यमिति। कस्मा-त्युनः साधनधर्ममाचानुबन्ध्येव साध्यः खभावो नाऽन्य दत्याच । तिष्यमाविति। यो हि यद्मानुबध्नाति स तिश्रव्यक्ताविन-ष्यनः। तस्य तिन्नष्यनावनिष्यनस्य साधनस्वभावत्वमयुक्तम्। १• यतो निष्यत्वनिष्यत्ती भावाभावक्षे। भावाभावी च परस्पर-परिचारेण स्थितो। यदि च पूर्वनिष्यस्थानिष्यस्थ चैकां

भवेदेकखेवार्थस भावाभावी स्थातां युगपन्न च विरुद्धयो-भीवाभावयोरेकां युच्यते। विरुद्धधर्भसंसर्गात्मकता देकलाभावस्य। किं च पश्चाद्त्पद्यमानं पूर्वनिष्यन्नाद्भिन्नहेतुकम् । हेतुभेद-पूर्वकश्च कार्यभेदः। ततो निष्पन्नाऽनिष्पन्नयोर्विरुद्धधर्मसंसर्गा-५ ताको भेदो भेद्हेतु इ कारणभेद इति कुत एकलम् । तसा-त्साधमधर्ममाचानुबन्ध्येव साध्यः खभावो नाऽन्यः। मा भूत्यञ्चा-बिष्पनः पूर्वजस्य स्वभावः। साध्यसु कसान्न भवतौत्यारः। पूर्वजेन पश्चा निष्पन्नस्य व्यभिचारः परित्यागो यस्तस्य संभवाच । न पूर्वनिष्यन्नस्य पञ्चानिष्यन्नः साध्यः। तस्मात्माधनधर्ममाचा-१॰ नुबन्ध्येव खभावः। स एव च साध्यः। तथा च सिद्धसाधनधर्म-मानानुबन्ध एव खभावहेतवः प्रयोक्तव्या इति खितम् ।

कार्यहेतोः प्रयोगः साधर्म्यवानिति प्रकर्णाद् पेचणीयम्। यत्र धूम इति। धूममनूद्य तचाग्निरित्यग्नेर्विधिः। तथा च नियमार्थः पूर्ववदनुगम्नथः। तदनेन कार्यकार्णभावनिभिन्ना थाप्ति-१५ दंशिता। व्याप्तिसाधनप्रमाणविषयं दर्शयितुमा ह। तथा महानसा-दाविति। महानसादौ हि प्रत्यचानुपलकाभ्यां कार्यकार्ण-भावात्माविनाभावो निश्चितः। त्रस्ति चेन्हेति। साध्यधर्मिणि पन्न-धर्मीपसंदारः। इहापीति। न नेवलं खभावहेताविद्यापि कार्यहेती सिद्ध एवेति। निश्चिते कार्यकारणले कार्यकारणलनिश्चयो श्ववश्च-१ - कर्तव्यः। यतो न योग्यतया हेतुर्गमकोऽपि तु नान्तरीयकलादि-त्युक्तम्। साधर्म्यवान्खभावकार्यानुपलभानां प्रयोगो दर्शितः। वैधर्म्यवनां दर्शियतुमार । वैधर्म्यवत इति । यसदुपसि-

लच्चप्राप्तमिति। यसहम्बमित्यस्तिलानुवादः। तद्पलभात इति उपलग्नविधिः। तदनेन दृश्यस्य सन्तं दर्शनविषयत्वेन स्थाप्तं कथितमसन्त्वनिष्टिन्तिस् । सन्त्वमनुपन्तभानिष्टिनिस्रोपन्तभः। तेन साध्यनिष्टम्यन्वादेन साधननिष्टिनिर्विहिता। तथा च साध-निवृत्तिः साधननिवृत्तौ नियतवात्साधननिवृत्त्या याप्ता कथिता। ॥ यदि च धर्मिणि साध्यधर्मी न भवेद्धेतुर्पि। देलभावेन साध्या-भावस्य व्याप्तवात्। ऋस्ति च हेतुरतो व्यापकस्य साधना-भावखाभावाद्वापख साधाभावखाभाव इति साधिनश्यो भवति। ततो वैधर्म्यप्रयोगे साधनाभावे साध्याभावो नियतो दर्शनीयः सर्वचिति न्यायः।

खभावहेतोवैधर्म्यप्रयोगमा । श्रसत्य नित्यत इति । इहा-नित्यस्य साध्यस्थाभावो हेतोरभावे नियत उच्यते। तेन हेल-भावेन साध्याभावो व्याप्त उकः। चिव्वपि खभावहेतुषु सन्नु-त्पिमान्द्यतको वा ग्रब्द इति चयाणामपि पचधमत्वप्रदर्शनम्। दृष्ठ च साधनाभावस्य व्यापकस्याभाव उनः। ततो व्याप्योऽपि १५ साधाभावो निष्टत्त इति साधगतिः।

कार्यकेतोवैधर्म्यप्रयोगमास । त्रसत्यग्राविति । इसापि वज्रा-भावो धूमाभावेन व्याप्त उत्तः। त्रक्ति चाउत्र धूम इति व्यापकस्त धूमाभावस्थाभाव उत्तः। ततो यापस्य वज्ञ्यभावस्थाभावे साध्यगतिः।

मनु च साधर्म्यवित धातिरेको नोकः। वैधर्म्यवित चान्ययः। १० तत्वयमेतित्रिरूपिक्षशास्त्रामित्यारः। साधर्म्येणेति। साधर्म्यणा-प्यमिधेयेन युन्ने प्रयोगे कियमाणेऽर्घादिति सामर्थादेधर्म्यस

यतिरेकस्य गतिर्भवतीति। हीति यसात्। तसान्त्रिरूपिक्षा-खानमेतत्। यदि नाम यतिरेकोऽन्वयवति नोक्रोऽन्वयवचन-सामर्थादेवावसीयते। कथमसति तिसान्यतिरेके बुद्धाधवसिते साध्येन हेतोर न्वयस्य बुद्धाविसतस्याभावात्। साध्ये नियतं साधन-५ मन्ययवाच्यादवस्थता साध्याभावे साधनं नाग्रङ्गनीयम्। इतर्था साधनियतमेव न प्रतीतं खात्साधाभावे च साधनाभावगति-र्चितिरेकगितः। त्रतः साध्यनियतस्य साधनस्याभिधानसामर्था-दम्ययाक्येऽवसितो व्यतिरेकः। तथेति। यथान्वयवाक्ये तथार्थादेव वैधर्म्येण प्रयोगेऽन्वयस्थानभिधीयमानस्थापि गतिः। कथमसति १॰ तिसिम्नचये बुद्धिग्रहीते ते साध्याभावे हेलभावस्यासिद्धेरनव-सायात्। इत्यभावे साध्याभावं नियतं यतिरेकवाक्यादवस्थता हेतुसंभवे साध्याभावो नाग्रङ्गनीयः। दूतर्था हेलभावे नियतः साध्याभावो न खात्रतीतः। हेतुसचे च साध्यसचगतिरचय-गतिः। त्रतः साधनाभावनियतस्य साध्याभावस्याभिधानसामर्था-१५ द्वातिरेकवाक्येऽन्वयगितः। यदि नामाकाग्रादौ साध्याभावे साध-नाभावस्त्रथापि किमिति हेतुसंभवे साध्यसंभव द्त्याह। नही-ति। स्वभावेन प्रतिबन्धो यस्तसिम्नसत्येकस्य साध्यस्य निवृत्या नापरस्य साधनस्य नियमेन युक्ता नियमवती निवृत्तिः। स च खभावप्रतिबन्धो दिप्रकारः सर्वस्य । तादात्रयं सच्चणं निमिन्तं १ यस स तथोकः तद्त्यक्तिर्णचणं निमित्तं यस स तथोकः। यो यत्र प्रतिबद्धसास्य स प्रतिबन्धविषयोऽर्थः स्वभावः कार्णं वा स्वात्। अन्यस्मिन्प्रतिबद्धलानुपपत्तेः। तस्माद्दिप्रकारः स रत्युक्तम्।

स स साधेऽर्थे लिङ्गखेत्यवानारेऽभिहितः। हिर्यसाद्धे। यसात्वभावप्रतिबन्धे निवर्त्यनिवर्तकभावस्तेन साध्यस्य निष्टभौ साधनस्य निवृत्तिं कथयता प्रतिबन्धो निवर्त्यानिवर्तकयोर्दर्शनीयः । यदि हि साधनं साधे प्रतिबद्धं भवेदेवं साधानिष्ठनौ तिषय-मेन निवर्तेत । यतस्य तस्य प्रतिबन्धो दर्शनौयस्तसात्माध्य- ५ निवृत्ती यहाधननिवृत्तिवचनं तेनाचिप्तं प्रतिबन्धोपदर्शनम् । यच तदा चिप्तप्रतिबन्धोपदर्शनं तदेवा व्यवचनम् । प्रतिबन्धश्चेद-वश्यं दर्शयितयः। न वन्नयस्तर्द्यम्वयः। यसादृष्टान्ते प्रमाणेन प्रतिबन्धो दर्श्वमान एवान्वयो नापरः कश्चित्तसान्त्रिवर्त्धानव-र्तकप्रतिबन्धो जातवाः। तथा चान्वय एव जातो भवति। १० द्तिग्रब्दो हेतौ। यसादम्बये व्यतिरेकगतिर्वितिरेके चाम्बय-गतिसादि नेनापि सपचे चासपचे च सन्वासन्वयोः खापनं क्तम् । ऋषयो सुखसुपायोऽभिधेयताद्यस्य तदम्यसुखं वाक्यम् । एवं व्यतिरेको सुखं यखेति। इति इतौ। यसादेकेनापि वाक्येन दयगतिस्तसादेकसात्रामाधनवाक्ये दयोर्ष्यययति- १५ रेकवाकायोरवय्यमेव प्रयोगो न कर्तवः। ऋर्यगत्यर्थो हि ग्रब्दप्रयोगः। ऋर्षश्चेदवगतः किं ग्रब्दप्रयोगेण। एकमेव लन्यय-वाकां व्यतिरेकवाकां वा प्रयोक्तव्यम् । त्रनुपल्याविष व्यति-रेकेणोक्तेनाम्वयगतिः। यसद्पम्धिमचणप्राप्तमिति। साध्य-खासद्वावहारयोग्यत्वस्य निवृत्तिदृग्यसन्वरूपमाह । तद्पसभ्यत १० एवेति। अनुपलकास्य निष्टि चिसुपलकारूपामा ह। तदनेन साध्य-निद्यमिः साधननिद्या याप्ता दिर्गिता। यदि च साधनसंभवेऽपि

साधनिष्टि त्तर्भवेस साधनाभावेन याप्ता भवेत्। त्रतो याप्ति प्रतिपद्यमानेन साधनसंभवः साध्यसंभवेन व्याप्तः प्रतिपत्तव्यः। त्रत्न-एवा चानुपलभ्यमा नता दृशमिति। दृश्यमसदिति प्रतीतेः संप्रत्यया-दन्वयसिद्धिरिति। यतस्य साधनं साध्यधर्मप्रतिबद्धं तादातय-४ तद्त्यक्तिभ्यां प्रतिपत्तव्यं दयोर्पि प्रयोगयोस्तसात्पचोऽवश्य-मेव न निर्देशः। यत्साधनं साध्यनियतं प्रतीतं तत एव साध्य-धर्मिणि दृष्टा साध्यप्रतीतिरतो न किंचित्साध्यनिर्देशेनेत्येवसेवार्ध-मनुपलिभप्रयोगे दर्शयति । साधर्म्यवित प्रयोगेऽपि सामर्थादेव नेइ घट इति भवति। किं पुनस्तत्मामर्थ्यमित्या ह। यद्प-१० सिख्यापप्राप्तमिति। त्रनुपल्मानुवादः सोऽसद्भवहार्विषय रत्यसद्भवहारयोग्यलविधिः। तथा च सति दृग्धानुपलभो उसद्वावहारयोग्यत्वेन यात्रो दिशितः। नोपलभ्यत इत्यादिना साध्यधर्मिणि सत्तं लिङ्गस्य दिशितम्। यदि च साध्यधर्मस्तच साध्यधर्मिणि न भवेत्याधनधर्मोऽपि न भवेत्। साध्यनियतला नख्य १५ साधनधर्मखेति सामर्थम्। यथा साधर्म्यवत्रयोगे तथा वैधर्म्यवत्र-योगेऽपि सामर्थादेव नेह सद्भवहार्विषयोऽस्ति घट इति भवति । सामर्थं दर्शयितुमारः। यः सद्वावहार्विषय दति। विद्यमानः। उपस्थित चण्पाप्त इति। दृष्यः। इत्येषा साध्यनिद्वित्तर्पसभ्यत एवेति साधननिवृत्तिरित्यनेन च साध्यनिवृत्तिः साधननिवृत्या १॰ व्याप्ता दर्शिता। न तथिति। यथाऽन्यो दृश्य उपलभ्यते न तथा न प्रदेशे तादृश इति दृष्यो घट उपलभ्यत इत्यनेन साध्यनिवने-र्थापिका साधननिष्टि त्रिंता।

यदि च न साध्यधर्मः साध्यधर्मिणि भवेत्साधनधर्मीऽपि न भवेदिस्ति च साधनधर्म इति सामर्थान्ततः सामर्थाचास्यच घट इति प्रतीतेर्न पचनिदेशः। एवं कार्य्यसभावदेखोरपि सामर्था-संप्रत्यय इति न पचनिर्देशः। कौदृशः पुनर्थः पच द्रह्मानेन प्रब्देन निर्देश्यो वन्नव्य द्रह्माइ। ख्रुपेणवेति। साध्य- ५ लेनेव खयमिति वादिना इष्ट इति नोक एवापि लिष्टोऽपौ-त्यर्थः। एवंभूतः सन्प्रत्यचादिभिर्निराक्तो योऽषः स पच इत्युचाते। त्रय यदि न पचो निर्देश्यः कथमनिर्देश्यस्य खचणसुत्रम् । न साधनवाक्यावयवलादस्य खचणसुत्रमपि ल-साधं केचित्साधं साधं चासाधं प्रतिपन्नाः। तत्साधासाध- १० विप्रतिपत्ति निराकरणार्थं पचलचणसुक्रम् । खरूपेणेष्ट इत्यख विवर्णम् । साध्यतेनेष्ट इति पचस्य साध्यतासापरमस्ति रूपम्। त्रतः खरूपं साध्यलमिति। एवग्रन्दं विवरौतुमार । सक्पेणविति।

ननु चैवग्रब्दः नेवल एव प्रत्यवमर्थ्यस्तिमर्थं सक्प- १६ ग्रब्देन सह प्रत्यवसृष्टः । उच्यते । एवग्रब्दो निपातो चौतकः । पदान्तराभि हितखार्थख विशेषं द्योतयतीति पदान्तरेण विशेष-वाचिना सह निर्दिष्टः। न साधनलेनापीति। यसाधनलेन निर्दिष्टं तसाधनवेनेष्टमसिद्धवाच साधवेनापीष्टं तस्य निरुष्यर्थ एवग्रब्दः तद्दाहरति। यथेति। ग्रब्द्यानित्यते साधे चाच्- १॰ वलं हेतुः। ग्रब्देऽसिद्धलासाधमित्यनेन साधलेनेष्टिमाइ। तदिति। चाच्यवमिहेति ग्रब्दे न साध्यवेनैवेष्टमिति। साध-

वेनेष्टिनियमाभावमा ह। साधनवेनाभिधाना दिति। साधनलेनाभिश्वितमतः साधनलेनापौष्टम् । न साधलेनैवेति । खयमित्यनेन खयंग्रब्दं व्याखोयमुपचिष्य तस्यार्थमा ह । वादि-नेति। ख्यंग्रब्दो निपातः। त्रात्मन इति षष्ठ्यन्तस्यात्म-५ नेति च हतीयानस्यार्थे वर्तते । तदिच्च हतीयानस्यात्मग्रब्द-खार्षे वत्तः ख्यंग्रब्दः। त्रात्मग्रब्दश्च संबन्धिग्रब्दो वादी च प्रत्यासम्बन्धतो यस्य वादिन त्रात्मा हतीयार्थय्कः स एव हती-यार्थयुक्तो निर्दिष्टो वादिनेति। नन् खयंग्रब्दस्य वादिनेत्येष पर्यायः। कः पुनरसौ वादौत्या ह। यस्तदेति। वादकाले १॰ साधनमार । त्रनेकवादिसंभवेऽपि खयंग्रब्दवाच्यस्य वादिनो विशेषणमेतत्। यद्येव वादिन इष्टः साध्य द्रत्युक्तम्। एतेन च किसुक्रेन। अनेन तदा वादकाले तेन वादिना खयं यो धर्मः साधियतुमिष्टः स एव साध्यो नेतरो धर्म द्रह्युक्तं भवति । वादिनो ऽनिष्टधर्मसाध्यतिनवर्तनमस्य वचनस्य फलमिति यावत् । १५ श्रथ कसिन्मत्यन्यधर्मसाध्यलसंभवो यिक्ववृत्त्यर्थं चेदं वक्तव्यमि-त्यारः। तकास्त्रकारेणेति। यक्कास्त्रं तेन वादिनाऽभ्यूपगतं तच्चास्तकारेण तिसान्याध्यधर्मिण्यनेकस्य धर्मस्याभ्यपगमे सत्य-न्यधर्मसाध्यत्यसंभवः। तथा हि ग्रास्तं येनाभ्यूपगतं तिसद्धो धर्मः सर्व एव तेन साध्य द्रत्यस्ति विप्रतिपत्तिर्नेनापाखते। श्रनेकधर्मा-१॰ खुपगमेऽपि सित स एव साध्यो यो वादिन इष्टो नाउन्य इति। ननु च ग्रास्तानपेचं वसुबलप्रवृत्तं लिङ्गम्। त्रातोऽनपेचणी-बलाब ग्रास्त्रे खिला वादः कर्तथः। सत्यम्। त्राहोपुरुषिकथा तु यद्यपि कचिकास्त्रे स्थित इति किंचिकास्त्रमभ्यपगतः, साधनमाइ। तथापि य एव तखेष्टः स एव साध्य इति ज्ञापनायेदमुक्तम्। इष्ट इति। इष्ट्रग्रब्दमुपन्निष बाच्छे। यचार्थ श्रात्मनि विरुद्धो वादः प्रकान्तो नास्यात्मत्यात्म-प्रतिषेधवाद त्रात्मसत्तावादविरुद्धो विधि-प्रतिषेधयोविरोधात् । ॥ तेन विवादेन हेतुना साधनसुपन्यस्तम् । तस्वात्मार्थस्य सिद्धिं निखयमिच्छता वादिना सोऽर्थः साध्य दत्युक्तं भवतीष्ठशब्देन। यत्तिव्युत्रं भवतीतिग्रहणमन्ते तिद्हापेच्य वाकां परिसमाप-यितव्यम्। यद्यपि परार्थानुमान उक्त एव माध्यो युक्तो उनुक्रोऽपि तु वचनेन साधाः सामर्थोकतन्वात्तस्य। कुत एतदित्या ह। तदि - १० त्यादि। तदिति। सो ऽधिकरणमात्रयो यस्य स तदिधिकरणो विवादसास्य भावसासं तस्मादित्येतद्कां भवति। यस्मादिवादं निराकर्तुमिक्कता वादिना साधनसुपन्यसं तस्माद्यद्धिकरणं विवाद्ख तदेव साध्यम् । यतो विरुद्धं वादमपनेतुं माधनसुप-न्यस्तम्। तच्चेन्न साध्यं किमिदानीं जगति नियतं किंचिताध्यं १५ खादिति।

श्रनुक्रमपि परार्थानुमाने साध्यमिष्टं तद्दाहरति। परार्था इति। चन्रादियेषां श्रोबादीनां ते चन्रादय इति धर्मी। परसायिमे परार्था दति साधं पारार्थम्। संघातलादिति हेतु:। वाप्तिविषयप्रदर्भनं ग्रयनासनाद्यक्तविदिति। ग्रयन- १० मासमं च ते त्रादी यस तच्क्यनासनादि पुरुषोपभोगाष्ट्रं संचातरूपम्। तददन। यत्रमाणे यद्षात्मार्थास्नुराद्य

द्रायात्मार्थता नोक्ता । अनुक्राप्यात्मार्थता साध्या । तथा हि । सांख्येनोक्रमख्यात्मा । तदिरुद्धं नौद्धेनोक्तं नास्थात्मेति । ततः सांख्येन खवादविरुद्धं नौद्धवादं हेत्रक्रत्य विरुद्धवादिनराकर् णाय खवादप्रतिष्ठापनाय च साधनसुपन्यस्तम् । अतो उनुक्ता- प्यात्मार्थता साध्या तदिधकरणलादिवादस्य । प्रयनासनादिषु हि पुरुषोपभोगाङ्गेस्वात्मार्थलेनान्ययो न प्रसिद्धः संघातलस्य । परार्थमाचेण तु सिद्धः। ततः परार्था दृत्युक्तम् । चजुरादय दृत्यचा- दियहणादिज्ञानमपि परार्थं साधितित्रमिष्टम् । विज्ञानाच्च पर आत्मेव स्थात् । परस्थार्थकारि विज्ञानं सेत्स्यतीति सामर्था- रात्मार्थलं सिध्यति चजुरादीनामिति मला परार्थग्रहणं कृतम् । तेनेष्टसाध्यवचनेन नोक्रमाचमपि तु प्रतिवादिनो विवादास्यदलादादिनः साधियतुमिष्टसुक्तमनुक्तं वा प्रकरणगम्यं साध्यमित्युक्तं भवति ।

श्रीनराक्तत इति वाख्येयम्। एतदित्यनन्तरप्रकान्तं यत्पच-१६ सचणमुक्तं साध्यतेनेष्टित्यादि। एतस्चणेन योगे ऽप्यर्थो न पच इति प्रदर्शनार्थं प्रदर्शनायानिराक्ततग्रहणं कतम्। कीदृशो ऽपौ न पचः साध्यतिमिष्टो ऽपौत्यादः। यः साध्यतिमिष्टो ऽर्थः प्रत्यचं चानुमानं च प्रतीतिश्च स्ववचनं चैतिर्निराक्तियते विपरीतः साध्यते न स पच इति।

१० तचिति । तेषु चतुर्षु प्रत्यचादिनिराक्ततेषु प्रत्यचनिराक्तः कीदृगः । यथिति । यथाऽयं प्रत्यचनिराक्ततस्त्रधान्येऽपि द्रष्ट्या इति यथाग्रन्दार्थः । अवसेन ग्राह्मः आवसः । न आवसो

अविण न याचा इति प्रतिज्ञार्थः। श्रोनायाच्यतं ग्रब्स्य प्रत्यचसिद्धेन श्रोचयाद्यालेन बाध्यते ।

त्रनुमाननिराक्तो यथा नित्यः ग्रब्द इति ग्रब्द्ख प्रतिज्ञातं नित्यत्वमनित्यत्वेनानुमानसिद्धेन निराक्रियते।

प्रतीत्या निराक्तः। ऋषक् र्ति। चक्रशब्दवाच्यो न भवति ५ ग्रागीति प्रतिज्ञातार्थः । त्रयं च प्रतीत्या निराकतः । प्रतीतो sर्थ उच्यते। विकन्पविद्यामविषयः प्रतीतिः। प्रतीतलं विकन्प-विज्ञानविषयत्वसुच्यते। तेन विकल्पविज्ञानविषयत्वेन प्रतीतिक्षेण शाशिनश्रन्द्रशब्दवाच्यतं सिद्धमेव। तथा हि। यदिकम्पज्ञानपाद्धं तच्छ्ब्दाकारसंसर्गयोग्यम्। तत्सांकेतिकेन ग्रब्देन वक्तुं ग्रक्यम्। १॰ त्रतः प्रतीतिक्षेण विकल्पविज्ञानविषयत्वेन सिद्धं चन्द्रशब्द-वाच्यलमचन्द्रतस्य बाधकं द्रष्टव्यम् । स्वभावहेतुस्य प्रतीतिः । यसाद्विक क्षिविषयत्वमात्रानुबिधनी सांकेतिक शब्दवाच्यता ततः खभावहेतुसिद्धं चन्द्रशब्दवाच्यलमवाच्यलस्य बाधकं द्रष्टव्यम् ।

खवचनं प्रतिशार्थखात्मीयो वाचकः ग्रब्दस्तेन निराक्तः। १५ पतिशार्थी न साधः। यथा नानुमानं प्रमाणम्। श्रनानुमा-नख प्रामाण्यनिषधः प्रतिज्ञार्थः । स नानुमानं प्रमाण्यित्यनेन ख्वाचनेन वाक्येन बाध्यते। वाक्यं द्वीतत्रयुज्यमानं वक्तः ग्राब्दस्य प्रत्ययस्य सदर्थत्विमष्टं सूचयित। तथा हि। मदाक्याची ऽर्थसंप्रत्यय-स्तवोत्पद्यते सोऽसत्यार्थ इति दर्शयन्वाकामेव नोचारयेदका। १॰ वचनार्थसेट्सत्यः परेण जातचो वचनमपार्थकम्। यो ऽपि हि सर्वं मिथा ववीमीति विक्ति सो ऽप्यस्य वाक्यस्य सत्यार्थलमादर्शयकेव

वाक्यमुचारयति । यद्येतदाक्यं सत्यार्थमादिर्शितमेवं वाक्यान्त-राष्यात्मीयान्यसत्यार्थानि दर्शितानि भवन्ति। एतदेव सु यद्य-सत्यार्थमन्यान्यसत्यार्थानि न दर्शितानि भवन्ति। ततस्य न किंचिद्चारणख फलमिति नोचारयेत्। तसादाक्यप्रभवं वाक्या-५ र्थालम्बनं विज्ञानं सत्यार्थं दर्शयनेव वका वाक्यसुचार्यति। तथा च सति बाह्यवस्तुनाऽन्तरीयकं ग्रब्दं दर्भयता ग्रब्दजं विज्ञानं सत्याधं दर्शियतव्यम् । ततो बाह्यार्थकार्य्याच्छब्दाद्तपन्नं विज्ञानं सत्यार्थमादर्शयता कार्य्यलिङ्गजमनुमानं प्रमाणं ग्राब्दं दर्शितं भवति । तसाम्नानुमानं प्रमाणिमिति ब्रवता ग्राब्द्ख प्रत्यय-१० खासन्याद्य उक्रोऽसद्र्थलमेव ह्यप्रामाण्यमुच्यते। नान्यत्। ग्रब्दो-चारणसामर्थाचार्थाविनाभावी खग्रब्दो दर्शितः। तथा च सम्वर्धो दिशितः। ततः किन्पितादर्थकार्य्या क्वब्दा काब्दप्रत्ययार्थस्या-नुमितं सत्त्वं प्रतिज्ञायमानमसत्त्वं प्रतिबध्नाति । तदेवं ख-वचनानुमितेन सत्त्वेनासत्तं वाच्यमानं खवचनेन बाधितसुक्रमि-१५ खयमनार्थः ।

त्रन्ये लाजः। त्रभिप्रायकार्याच्छव्दाञ्जातं ज्ञानमभिप्राया-लम्बनं सदर्थमिच्छतः ग्रब्दप्रयोगः। तेनाप्रामाण्यं प्रतिश्वातं बाध्यत इति। तद्युक्तम्। यत इत्र प्रतीतेः खभावन्नेतुलं खवन-नख च कार्यहेतुलं किस्पितिमष्टम्। न वास्तवम्। त्रिभप्रायकार्यलं १॰ च वास्तवसेव ग्रब्दस्य। ततस्तदिह न ग्रह्मते। किं च चथाऽनु-मानमनिक्नमञ्ज्यभिचारितं धूमख न प्रत्येति। तथा ग्रब्स्-सायभिप्रायायभिचारितं न प्रत्येयति। बाह्यवसुप्रत्यायनाय

च ग्रब्दः प्रयुच्यते । तस्र, ग्रब्दस्याभिप्रायाऽविनाभावित्वाभ्यपगम-पूर्वकः प्रब्दप्रयोगः। श्रपि च न स्वाभिप्रायनिवेदनाय शब्द उच्चार्थते । ऋषि तु बाह्मवसुसन्वप्रतिपादनाय । तसा-द्वाद्मवसुविनाभावित्वाभ्यूपगमपूर्वकः ग्रब्दप्रयोगः। ततः पूर्वकमेव थाखानमनवद्यम्।

एवं सत्यनिराष्ट्रतग्रहणेनानन्तरोक्राश्वतारः पचवदाभासन इति पन्नाभासा निर्स्ता भवन्ति। संप्रति पन्नमन्त्रणपदानि येषां व्यवक्केदकानि तेषां व्यवक्केदेन यादृगः पचार्थी सभ्यते तं दशयितुं व्यवक्केद्यान्मं चिष्य दर्शयति । एवमित्यनन्तरोक्त-क्रमेण सिद्धस्य विपर्ययेण विपरीतलेन छेतुना साध्यो द्रष्ट्यः। १ • यस्मादर्थात्मद्भो अर्थे विपरीतः स साध्य इत्यर्थः। सिद्धश्च विप-रौतो ऽसिद्धस्य। तस्मादसिद्धः साध्यः। श्रसिद्धो ऽपि न सर्वो ऽपि तु साधनलेनोत्रस्थासिद्धस्थापि विपर्ययेण खयं वादिना साधियतु-मनिष्टस्यासिद्धस्य विपर्ययेण। तथोक्रमा बस्यासिद्धस्यापि विप-य्येयेण तथा निराक्ततस्यासिद्धस्यापि विपर्ययेण साध्यः । यसायं १६ पश्चभिर्ववक्षेय रहितो ऽर्थो ऽसिद्धो ऽसाधनम् । वादिनः खयं साधित्मिष्ट उन्नोऽनुको वा प्रमाणैर्निराक्ततः साधः। स एवासौ खरूपेणैव खयमिष्टो अनिराष्ट्रत एतः पदेस्क इत्यर्थः। यसायं साधः स पच उचाते । इतिग्रब्द एवमर्थे । एवं पच-खचणमनवद्यमिति। ऋविद्यमानमवद्यं दोषो यस्य तदनवद्यम्। १० द्रितं कथितम्।

विरूपिलक्षांस्थानं परिसमापय प्रसङ्गागतं च पचलच्य-

मिधाय इत्वाभासान्वमुकामसेषां प्रसावं रचयति चिक्पे-त्यादिना। एतद्कां भवति। विरूपिलिङ्गाख्यानं वक्तुकामेन स्कृटं तदम्यम्। एवं च तत्स्पृटसुमं भवति। यदि तच तत्प्रतिरूपकं बोध्यते। इयज्ञाने हि तदिविक्रसुपादेयं सुज्ञातं भवतौति। ५ विरूपिलक्षाख्यानं परार्थानुमानमिति प्रागुन्तम्। तविति। तस्मि-माति चिरूपलिङ्गाखाने परार्थानुमाने सतौत्यर्थः। चयाणां रूपाणां मध्य एकस्याप्यनुत्रौ। त्रपिग्रब्दाद्वयोरपि। साधनस्याभासः सदृशं साधनस्य न साधनमित्यर्थः। त्रयाणां रूपाणां न्यूनता नाम साधनदोषः। न नेवलमन्त्रावृक्तावणसिद्धौ सन्देचे वा १० कखेळाड । प्रतिपाद्यस्य प्रतिवादिनः प्रतिपादकस्य च वादिनो हेलाभासः। त्रय कस्य रूपस्यासिद्धौ सन्देहे वा किंसंज्ञको हेलाभास द्रत्याह । एकस्य रूपस्थेति । धर्मिणा सह संबन्धो धर्मिसंबन्धः। धर्मिणि सन्तं हेतोः। तस्यासिद्धौ सन्देहे वा ऽसिद्ध-संज्ञको डेलाभासः। असिद्धलादेव च धर्मिण्यप्रतिपत्तिहेतुर्म १५ साध्यस्य न विरुद्धस्य न संप्रयस्य हेतुरपि त्वप्रतिपि नहेतुर्न कखिदतः प्रतिपत्तिरिति हाला। त्रयं चार्थो ऽसिद्धसंज्ञाकरणा-देव प्रतिपत्तवः । उदाहरणमाह । यथेत्यादि । त्रनित्यः ग्रब्द रत्यिनित्यत्वविभिष्टे भन्दे साध्ये चाच्यतं चच्चां मन्दे दयो-रपि वादिप्रतिवादिनोरसिद्धम्। चेतनास्तरव इति तक्णां १ चैतन्ये साध्ये सर्वा तक् सर्वत्वक् तस्या श्रपहरणे सति मरणं दिगम्बरेरपन्यसम्। प्रतिवादिनो बौद्धसासिद्धम्। कस्रादसिद्ध-मिल्लाइ। विद्वानं देन्द्रियं चायुख। इतादिविज्ञानोत्पत्था यद-

नुमितं कार्य्यानार्भृतं चचुर्गोसकादिस्वितरूपं तदिन्द्रियम्। त्राय्रिति सोके प्राणा उच्यने। न चागमसिङ्क्रिम चुच्चते वक्रम्। त्रतः प्राणखभावमायुरिष्ठ। तेषां निरोधो निष्टित्तिः। स सचणं तत्त्वं यस्य तत्त्रयोक्तम् । तथाभृतस्य मरणस्यानेन बौद्धेन प्रतिज्ञातलात्। यदि नामैवं तथापि कथमसिद्धमि- ॥ त्याच । तस्य च विज्ञानादिनिरोधात्मकस्य तर्घसंभवात् । सत्तापूर्वको निरोधः। ततस्य यो विज्ञाननिरोधं तरुखिक्केस कथं विज्ञानं नेक्केत्। तसादिज्ञानानिष्टिर्निरोधोऽपि नेष्टम्तरुष्। ननु च ग्रोषो ऽपि मर्णमुच्यते । म च तर्षु सिद्धः । सत्यम् । केवलं विज्ञानसत्त्रया व्याप्तं यकार्णं तदिष्ठ हेतुर्विज्ञानिकरो- १० धस्य। तत्मत्तया व्याप्तो न ग्रोषमाचम्। ततो यन्प्ररणहेतुम्त-त्तरखसिद्धम्। यत्तु सिद्धं ग्रोषात्मकं तद्हेतुः। दिगम्बरम् साध्येन व्याप्तमव्याप्तं वा मर्णमविविच्य मर्णमात्रं हेतुमाह । तदस्य वादिनो चेतुभृतं मरणं न जातम्। त्रजानात्मिद्धं ग्रोषकपम्। गोषरूपस्य मर्णस्य तरुषु दर्शनात्। प्रतिवादिनस्त जातमतो १४ ऽसिद्धम् । यदा तु वादिनो ऽपि ज्ञातं तदा वादिनोऽधिसिद्धं खादिति न्यायः। त्रचेतनाः सुखादय इति। सुखमादियेषां दुःखादीनां ते सुखादयः। तेषामचैतन्ये साध्य उत्पित्तमत्त्वमानत्यत्वं वा लिङ्गसुपन्यस्तम् । य उत्पत्तिमन्तो ऽनित्या वा ते न चतना यथा इपादयः। तथा चोत्पित्तमनोऽनित्या वा सुखादय- १• ससाद्येतनाः। चैतन्यं तु पुरुषस्य सं रूपम्। अत्र चोत्पित्तमन्त-ं मनित्यतं वा पर्यायेण हेतुर्न युगपत्। तच दयमपि सांस्वसः

वादिनो न सिद्धम्। परार्थो हि हेत्रपन्यासः। तेन यः पर्ख सिद्धः स इतुर्वन्नयः। पर्ख चासत उत्पाद उत्पत्ति-मत्त्रम् । सत्य निरम्वयो विनाग्रोऽनित्यलं सिद्धम् । तादृगं च दयमपि सांख्यसासिद्धम्। इहायनित्यलोत्पत्तिमत्त्वसाधना-५ ज्ञानादादिनोऽसिद्धम् । यदि लनित्यलोत्पत्तिमत्त्वयोः प्रमाणं वादिनो ज्ञातं स्थात्। वादिनोऽपि सिद्धं स्थात्। ततः प्रमाणा-परिज्ञानादिदं वादिनो ऽसिद्धम्।

संदिग्धासिद्धं दशर्यितुमाइ। खयमिति। हेतोरात्मनः सन्देष्ठे (सिद्धः। तदाश्रयणस्य चेति। तस्य हेतोराश्रयणमाश्रीयते १० ऽस्मिन्हेत्रित्यात्रयणं हेतोर्यतिरिक्त त्रात्रयस्तः साध्यधर्मी कथते। तत्र हि हेतुर्वर्त्तमानो गमकलेनाश्रीयते। तखाश्रय-. णस्य सन्देचे संदिग्धः ।

खाताना संदिद्यमानसुदाहर्तुमाह। यथेति। बाष्प मादि-र्थस स बाष्पादिक्द्वावेन बाष्पादिलेन संदिह्यमानो भृतसंघात १५ इति । भूतानां पृथिव्यादीनां संघातः समूहः । ऋग्निसिद्धा-विग्रिसिद्यार्थमुपादीयमानोऽसिद्धः। एतद्कं भवति। यदा धूमो ऽपि बाष्पादिलेन संदिग्धो भवति । तदासिद्धो गमक-र्पानिश्चयाद्भमतया निश्चितो वक्तिजन्यलाद्गमकः। यदा तु संदिग्धस्तदा न गमक इति । श्रसिद्धताख्यो दोषः ।

त्रात्रयणासिद्भमुदा हरति। यथेति। इह निकुन्न इति धर्मी। पर्वतोपरिभागेन तिर्याक्रुगेतेन प्रकादितो भ्रभागो निकुचः। मयूर इति साधम्। नेनायितादिति इतः। नेनायितं मयूरध्वनिः। कथमात्रयणासिद्ध द्रत्याच् । तदापात द्रति। तस्य नेनायितस्यापात त्रागमनं तस्य देशः स उच्यते। यसाहेपादागच्छति नेनायितम्। तस्य विश्वमे व्यामोचे सत्ययमात्रयणासिद्धः। निर्नारेषु बज्जषु निकुञ्जेषु सत्पृ यदा नेनायितापातविश्रमः निमसान्निनुद्धात्नेनायितमागत- ५ माहोस्विद्सादिति तदाश्रयणासिद्ध इति।

धर्मिणो सिद्धावणसिद्धलसुदाहरति। यथेति। सर्वसिम्-गतः स्थितः सर्वगतो व्यापीति यावत् । व्यापित त्रात्मनः साध्ये सर्वत्रोपलभ्यमानगुणलं लिङ्गम् । सर्वत्र देश उपलभ्यमानाः सुख-द्ः विच्हादेषादयो गुणा यस्यात्मनस्य भावस्तत्वम्। न गुणा १० गुणिनमन्तरेण वर्तन्ते। गुणानां गुणिनि समवायात्। नििष्क्य-श्वातमा । ततश्च यदि व्यापी न भवेत्कयं दिखणापय उप-लक्षाः सुखादयो मध्यदेश उपलभ्यर्न्। तसात्मर्वगत त्रात्मा । तदिष्ठ बौद्धस्थात्मैव न सिद्धः किसुत सर्वत्रोपनभ्यमानगुणसं सिधेत्। तसेत्यसिद्धौ इेलाभासः। पूर्वमात्रयणसन्दे हेन धर्मिणि १५ सन्देह उनः । संप्रति वसिद्धो धर्म्यम द्रत्यनयोर्विगेषस्देव-मेकस रूपस धर्मबद्धसासिद्वावसिद्धो हेलाभासः।

तथा पर्स्थेकस्य रूपस्यासपचेऽसन्तास्यस्यासिद्धावनेकान्तिको हेलाभासः। एको उन्न एकान्नो निश्चयः। स प्रयोजनमस्ये-त्येकान्तिकः। नैकान्तिकोऽनैकान्तिकः। यसाम्न साध्यस्य म १० विपर्यथस्य निस्थयो ऽपि तु तदिपरीतः संग्रयः। साधितरयोः संग्रयहेतुर्गेका मिक उनः। तसुदाहरति। यथेत्वादिना।

त्रमित्यत्मादिर्यस्य सो जित्यतादिको धर्मः। त्रादिशब्दादप्रयता-नमरीयकलं प्रयक्षानन्तरीयकलं नित्यलं च परिग्रह्मते। प्रमेयलमादिर्यस्य स प्रमेयलादिकः। त्रादिशब्दादिनित्यलं पुनर्नित्यत्वममूर्ततं च ग्रज्ञते । ग्रब्दस्य धर्मिणो ऽनित्यतादिने ५ धर्मे साध्ये प्रमेयलादिको धर्मे। उनैकान्तिकः। चतुर्णामपि विपन्ने ऽसत्त्वमसिद्धम्। तथा हि। श्रनित्यः ग्रब्दः प्रमेयत्वादाका ग्रवह्नट∸ वदिति प्रमेयतं सपचविपचव्यापि । त्रप्रयक्षानन्तरीयकः ग्रांब्दो ऽनित्यता दिशुदाका भवद्वटव सेत्य नित्यतं सपसैक देश हिन् विशु-दादाविक्त नाकागादौ। विपच्यापि प्रयत्नानन्तरीयके सर्वव १० भावात् । श्रमित्यलाग्रयक्षानन्तरौयकः प्रब्दो घटविद्युदाका-ग्रवसेत्यनित्यलं विपन्नैकदेग्रग्रब्दष्टिन विद्युदादावस्ति नाका-प्रादो । सपचव्यापि सर्वत्र प्रयक्षानन्तरीयके भावात् । नित्यः शब्दो अमूर्तलादाकाशपरमाणुवत्कर्मघटवचेत्यमूर्तलमुभयेकदेश-वृत्ति। उभयोरेकदेश श्राकाशे कर्मणि च वर्तते। पर्माणौ १५ तु सपन्नेकदेशे घटादौ च विपन्नेकदेशे न वर्तते । मूर्तलाइट-परमाणप्रस्तीनाम्। नित्यासु परमाणवो वैग्रेषिकैरभ्यप-गम्यने। ततः सपचान्तर्गताः। त्रस्य चतुर्विधस्य पचधर्मस्या-सत्त्वमसिद्धं विपन्ते। ततो उनैकान्तिकता। यथा चाख रूपखा-सिद्धावनैका निकल्याऽस्वेव विपन्ने ऽसत्त्वास्थस रूपस सन्देनेऽनै-१ - कान्तिकः । तसुदाहरति यथेति । त्रसर्वज्ञ इति । त्रसर्वज्ञत्वं साध्यम्। कश्चिदिवचित इति वक्तुर्भिप्रेतः पुरुषो धर्मी। राम पादिर्थक देवादेः स रागादिः स यक्षासि स रागादि-

मानिति दितीयं साधम्। वायहणं रागादिमत्त्रस्य पृथक्शाध्यत-ख्यापनार्थम्। ततो उसर्वज्ञाले रागादिमचे वा साध्ये प्रकाते वकृत्वं वचनग्रिक्तदादिर्यखोनोषनिमेषादेः स वकुलादिको धर्मी उनै-कांन्तिकः। संदिग्धा विपचाद्याद्यस्तिर्यख स तथोतः। ऋसर्वज्ञले साधे सर्वज्ञालं विपन्नः। तन वचनादेः सत्त्वमसत्तं वा संदिरधम्। 💃 ्त्रतो न जायते वका सर्वज्ञ उतासर्वज्ञ इत्यनैकान्तिकं वक्रुत्वस्।

ननु च सर्वज्ञो वका नोपलभ्यते तत्कथं वचनं सर्वज्ञे संदिग्धम्। त्रत एव सर्वज्ञो वका नोपलभ्यत इति। एवंप्रका-रखेंवजातीयखान्पसभख सन्देशहेतुलात्। कुत रह्या । त्रदृष्यात्मा विषयो यस्य तस्य भावो ऽदृष्यात्मविषयतं तेन सन्देष- १० हेतुलम्। यतो ऽदृश्यविषयो ऽनुपलकः संग्रयहेतुर्न निस्रयहेतु-स्ततो ऽसर्वज्ञविपचात्पर्वज्ञादकृत्वादेर्बाष्टित्तः संदिग्धा । नानुपल-भात्। सर्वज्ञे वकृत्वमसद्रूपमपि तुः सर्वज्ञत्वेन सच वकृत्वस्य विरो-धात्। एतन्न सर्वज्ञत-वन्नत्योर्वरोधो नास्ति। विरोधाभावाच कार्णाद्वातिरेको न सिध्यतीति संबन्धः। व्याप्तिमन्तं व्यति- । ॥ ं रेकं दर्शयति । यः सर्वज्ञ इति । साध्याभावरूपं सर्वज्ञत्ममृद्य न स वक्ता भवतीति साधनस्य वक्रलस्याभावी विधीयते। तेन साधाभावः साधनाभावे नियतलासाधनाभावेन याप्त उन इति व्याप्तिमानीदृगो व्यतिरेको विरोधे सति वनुल-सर्वज्ञालयोः सिध्येत्। न चास्ति विरोधः। तसान्न सिध्यति। १॰ कुत इत्याच । सन्देचात् । यतो विरोधाभावससात्मन्देचः । सन्देशद्वातिरेकासिद्धिः। कथं विरोधाभावः। शैति। यसा-

द्विविध एव विरोधो नाऽन्यः । तसाम्न वन्नृत्वसर्वज्ञत्वयोविरोधः । कः पुनरसौ दिविधो विरोध द्रत्या । श्रविकलकार्ण-श्वेति। श्रविकलानि समग्राणि कारणानि यस स तयोतः। थस्य कार्णवैकल्यादभावो न तस्य केनचिदपि विरोधगतिः। ५ तदर्थमविकलकारणग्रहणम्। ननु च यस्यापि कारणसाकत्यं तस्यापि निवृत्तिरशक्या नेनचिद्पि कर्तुं तत्कृतो विरोध-गतिः। एवं तर्हि। श्रविकलकारणस्यापि यत्कतात्कारणवैक-स्वादभावः। तेन विरोधगितः। तथा च सित यो यस्य विरुद्धः स तस्य किंचित्कर एव । तथा हि । ग्रीतस्पर्शस्य जनको भूला १ • ग्रीतस्पर्शान्तरजननग्रितं प्रतिबध्नज्शीतस्पर्शस्य निवर्तको वि-रुद्धः। तसाद्वेत्वैकच्यकारी विरुद्धो जनक एव। निवर्त्यस्य सहानवस्थानविरोधञ्चायम्। ततो विरुद्धयोरेकसिम्नपि चणे सहावखानं परिहर्तव्यम्। दूरख्योर्विरोधाभावाच निकट-ख्योरेव निवर्त्यनिवर्तकभावः। तसाद्यो यस्य निवर्तकः स १५ तं यदि परं हतीये चणे निवर्तयति । प्रथमे चणे सिक्रपत-वसमर्थावस्थानयोग्यो भवति । दितीये विरुद्धमसमर्थं करोति । हतीये त्यमर्थे निष्टत्ते तद्यमाकामित । तत्रासोको गति-धर्मा क्रमेण जलतरंगन्यायेन देशमाकामन् यदाऽन्धकारे निर्-न्तरमालोकचणं जनयति। तदालोकसमीपवर्तिनमन्धकार-१॰ मसमर्थं जनयति । ततोऽसामर्थं तस्य यस्य समीपवर्त्वासोकः । यसामर्थे निष्टमे तादुग्रो जायत त्रालोकः, इत्येवं क्रमेणालोके-माभकारो (पनेयः। तथोष्णस्पर्येन ग्रीतस्पर्यो निवर्तनीयः। यदा

लालोकसचैवान्धकारे देशे जन्यते तदा यतः चणादन्धकार-देशसासोकस्य जनकचण उत्पद्यते तत एवान्धकारो उन्धकारा-न्तरजनमासमर्थ उत्पन्नः। ततोऽसमर्थावस्थाजनकत्वमेव निवर्तक-त्वम्। त्रतश्च यिसान् चणे जनकस्ततस्तृतीये चणे निरुक्तो विस्द्भो यदि ग्रीमं निवर्तते। जन्यजनकभावाच संतानयोर्विरोधो न ५ चणयोः । यद्यपि च न संतानो नाम वस्तु तथापि संतानिनो वसुभूताः। ततोऽयं परमार्थः न चणयोर्विरोधः। ऋषि तु बद्धनां चलानाम् । यतः सत्यु द्रनचलेषु प्रवृत्ता ऋषि गीत-चणा निवृत्तिधर्माणो भवन्तीति। संतानयोर्निवर्त्यानवर्तकत्-निमित्ते च विरोधे स्थिते सर्वेषां परमाण्नां सत्ययेकदेशाव- '• खानाभावेन विरोध इतरेतरमंतानानिवर्तना सेषां गतिधर्मा चालोको यां दिशमाकामति तद्दिग्वर्त्तनो विरोधिसंताना सि-वर्तयति । ततोऽपवरकैकदेशस्या प्रदीपप्रभाऽन्धकार निकटवर्ति-न्यपि नान्धकारं निवर्तयति । श्रन्धकाराक्रान्तायां दिश्या-खोकचणान्तरजननासामर्थात्। कारणासामर्थाहेतुक्ततं संतान- । ५ निष्ठमेव विरोधं दर्शयता भवतेति कतम्। भवतः प्रबन्धेन वर्तमानस्य ग्रीतस्पर्गसंतानस्याभावो ऽन्यस्योष्ण्स्पर्गसंतानस्य भावे सतीति ।

ये लाऊर्न विरोधो वास्तव इति त इटं वन्नवाः। यथा न निष्पन्ने कार्यो कश्चित्रन्यजनकभावो नाम दृष्टो ऽस्ति। कार्ण- १० पूर्विका तु कार्य्य प्रवित्तरतो वास्तव एव । तदन्न निवन्ते वस्ति कश्चिदिष्टो नाम विरोधो ऽस्ति। दस्ननिमिसं तु ग्रीतसर्शस

चणान्तरासामर्थ्यमतो विरोधो ऽपि वास्तव एव। उदाहरणमाह। ग्रीतस्रोष्णस्य तावेव स्पर्गी तयोरिव। ग्रीतोष्णस्पर्भयोर्षि पूर्व-विदरोधो योजनीयः।

दितीयमपि विरोधं दर्शयितुमार । परस्परं परिहारः ५ परित्यागसीन खितं लचणं रूपं ययोस्तद्भावः परस्परपरि-हारिखतलचणता तया। दह यिसान्परिच्छिद्यमाने यद्वाविच्छ-द्यते तत्परिक्किद्यमानमविक्किद्यमानपरिचारेण स्थितरूपं द्रष्ट-थम्। नौसे च परिच्छिद्यमाने ताद्रूपप्रचुतिर्विच्छ्यते तद्यवक्केदे नीलापरिक्केदप्रसङ्गात्। तस्मादस्तुनो भावाभावौ १० परस्परपरिकारेण स्थित्रक्षो । नीलानु यदन्यदूपं तन्नीला-भावाव्यभिचारि। नीलख दृश्यख पौतादावुपलभ्यमाने ऽनुपल-भादभावनिश्वयात्। यथा च नीलमभावं परिहरति तदद-भावाव्यभिचारि पौतादिकमपि। तथा च भावाभावयोः साचादिरोधौ वसुनोस्बन्योन्याभावाव्यभिचारित्वादिरोधः। कस्थ १५ चान्यचाभावावसायो यो नियताकारो ऽर्घस्तस्य। न विनियता-कारो ऽर्थः चणिकलादिवत्। चणिकलं हि सर्वेषां नीला-दौनां खरूपात्मकम्। त्रतो न नियताकारम्। यतः चणि-कलपरिचारेण न निंचिद्द्रधते। यद्येवमभावो ऽपि न नियता-कारः। कथं न। नियताकारो नाम यावता वसुरूपविविका-२॰ कारः किस्पितो ऽभावः। ततो दृष्टं किस्पितं वा नियतं रूप-मन्यचासदवसीयते नानियतम्। एवं नित्यत्वे पिशाचादिर्पि नि--यताकारः किष्यतो द्रष्ट्यः। एकात्मकलियरोधसायम्। ययोर्षि परस्परपरिचारेणावस्त्रानं तयोरेकताभावः। त्रत एव साचणिको उयं विरोध उच्यते। लचणं रूपं वस्तुनां प्रयोजनमखेति हाला। वि-रोधेन ह्मानेन वस्तुतन्वं विभन्नं व्यवस्थायते। त्रत एव दृष्यमाने इपे यित्रिषिधाते तह्यसमेवाभ्यूपगम्य निषिधाते। तथा हि। त्रभावो ऽपि पिशाचो ऽपि यदा पौते निषेद्धुमिखते तदा दृश्यात्मतया निषेध 🔻 इति दृग्यत्वमभ्यपगम्य दृग्यानुपख्येरेव निषेधः। तथा च सति रूपे परिच्छिद्यमान एकसिंस्तदभावो दृष्यो व्यवच्छिद्यते। यद्य तदभावविश्वयताकारं रूपं तद्पि दृश्यं व्यविश्विते। ततः ख्-प्रचुतिवत्प्रचुतिमन्तो ऽपि व्यवच्छिन्ना इति ये परस्परपरिहार-स्थितक्पाः सर्वे तेऽनेन निषिद्धैकला इति सत्यपि चास्मि- १• न्विरोधे सहावखानं खादपि। ततो भिन्नवापारी विरोधी। एकेन विरोधेन ग्रीतोष्णस्पर्ययोरेकलं वार्यते। त्रन्धेन सञ्चावस्थानं भिष्मप्रविषयौ च। सकले वस्तुन्यवस्तुनि च परम्परपरिष्ठार्-विरोधः। वसुन्येव कतिपये सद्दानवम्यानविरोधः। तसाद्विन-व्यापारौ भिन्नविषयौ च। ततो नानयोरन्योन्यान्तर्भाव इति। १६ स चायं दिविधो ऽपि विरोधो वक्रुत्वं च सर्वज्ञातं च तयोर्क संभवति। न ह्यविकलकारणस्य सर्वज्ञालस्य वक्रुत्वभावादभाव-गितः। सर्वज्ञालं ह्यदृष्यम्। त्रदृष्टस्य चाभावो नावसौयते। ततो नानेन विरोधगतिर्भवति। न च वन्न्तपरिद्वारेण सर्वज्ञत्वभव-स्वितम्। काष्टादयोऽपि वक्नुलपरिस्ताम्तेषामपि सर्वज्ञलप्रसङ्गात्। १॰ नापि सर्वज्ञालपरिष्ठारेण वकुलम्। काष्ठादीनामपि वकुलप्रस-क्नात्। तत एवाविरोधादमुलविधानेन सर्वज्ञलिषिधः।

खादेतत्। यदि नास्येव विरोधो घट-पटयोरिव। खादपि तयोः सहावस्थितिदर्भनम् । ऋदर्भनान् विरोधगतिः । विरोधा-चाभावगतिरित्याशंकारः। न चाविरुद्धविधेरिति। ऋनुपलक्षा-विष नायं विरुद्धविधिः। यद्यपि च सत्तावस्थानानुपलस्थ-५ स्वापि न तयोर्विरोधो यसान्न सहानुपलक्षमा नादिरोधो ऽपि तु दयोरूपसभ्यमानयोर्निवर्त्यनिवर्तकभावावसायात्। तसाद-नुपल्याविप न वनुत्वविरोधिविरुद्धविधिः । त्रातोऽस्मान्नान्यस्था-भावगतिस्तथा न वन्नुलाद्रागादिमत्त्वगतिः। यतो यदि वचनादि रागादीनां कार्यं खादचनादे रागादिगतिः खाद्रागादिनिवन्तौ १ वचनादिनिवृत्तिः स्थात् । न च कार्यम् । कुतः । रागादौनां वचनादेश कार्यकारणभावस्थासिद्धः। कारणान्न कार्य्यमतो ऽस्मास गतिः।

माभद्रागादिकार्यं वचनम्। सहचारि तु भवति। ततो रागादौ सहचारिणि निष्टने निवर्तते वचनमित्याप्रद्याह । १५ त्रर्थान्तरस्य वा कारणस्य निवृत्तौ सहचारित्वदर्शनमाचेण ना-न्यस्य वचनादेर्निष्टित्तः। त्रातो वकुलं भवेद्रागादिविर्ह्येति। इतिग्रब्दस्तसादर्थे। तसादसर्वज्ञवविपर्ययादिपचासर्वज्ञवाद्रागा-दिमस्विपर्ययादरागादिमस्वातांदिग्धो व्यतिरेको वचनादैः। त्रतो उनेकानिको वचनादिः।

एवमेनेनक्पादिसिद्धिसन्दे हे हेत्दोषानाख्याय दयोर्दयो-रूपयोरसिद्धिसन्देष्ठे हेतुदोषायक्त्वाम श्राष्ठ । दयो रूपयो-र्विपर्यथिष्ठी सत्यां विरुद्धः। चीणि च रूपाणि सन्ति ततो

विग्रेषज्ञापनार्थमा ह । कयोईयोरिति। विग्रिष्टे रूपे दर्ग-यति। सपने सन्बस्थासपने चासन्बस्य विपर्थयसिद्धाविति संवत्थः। इतकलमिति खभावहेतुः। प्रयत्नाननरौयकलमिति कार्यहेतुः। प्रयक्षानन्तरीयकग्रब्देन हि प्रयक्षानन्तरं जन्म ज्ञानं च प्रयक्षाननरीयकमुच्यते। जना जायमानस्य स्वभावः। जानं ५ जीयस्य कार्य्यम् । तदिह प्रयक्षानन्तरं ज्ञानं ग्रह्मते । तेन कार्य-हेतु:। एतौ हेत् नित्यवे साध्ये विरुद्धौ हेवाभासौ। कसात्प्न-रेतौ विरुद्धावित्या ह। त्रनयोरिति। सपन्ने नित्ये हतक वप्रयक्षा-ननरीयकलयोरसन्वमेव निश्चितम्। त्रनित्ये विपन् एव सन्बं निश्चितमिति विपर्ययसिद्धिः। कसात्पुनर्विपर्ययसिद्धावणेतौ । विरुद्धावित्या ह। एतौ च साध्यस्य नित्यलस्य विपर्ययमनित्यलं साधयतः साध्यविपर्ययसाधनादिरुद्धौ । यदि साध्यविपर्यय-साधनादिरुद्वावेतावृत्रं च परार्थानुमाने साध्यं न लनुक्रम्। दुष्टं चानुक्रमतोऽन्य दुष्टविघातकदाभ्यामिति दुर्शयकारः। ननु च तियोऽपि विरुद्ध उनः। उन्नविपर्ययसाधनौ दौ तियोऽय- १५ मिष्टस्य प्रब्देनानुपात्तस्य विधानं करोति विपर्ययसाधनादिति । दृष्टविचातकत्। तसुदाहरति। यथेति। चन्राद्य दति धर्मी। परोऽर्थः प्रयोजनं संस्कार्य उपकर्तयो येषां ते परार्था रति साध्यम्। संघातवासंचितरूपवादिति चेतुः। चनुरादयो हि परमाणसंचितिक्पाः। ततः संघातक्पा उच्यने। ग्रयममासमं १• चादिर्घस तक्त्यनासनादि। तदेवाङ्गं पुरुषोपभोगाङ्गलात्। श्रयं . बाप्तिप्रदर्शनविषयो दृष्टानाः। यत्र हि पारार्थेन संस्ततं

व्याप्तम्। यतः ग्रयनासनादयः संघातरूपाः पुरुषख भोगिनो भवनगुपकारका इति परार्था उच्चन्ते। कथमयमिष्टविघातकदि-त्याइ। तदिष्टासंहतपारार्थाविपर्ययसाधनादिति। त्रसंहते विषये पारार्थ्यमसं इतपारार्थ्यम् । तस्य सांस्थस्य वादिन दष्ट-५ मसंइतपारार्थं तदिष्टासंइतपारार्थं तस्य विपर्ययः । संइत-पारार्थं नाम तस्य साधनादिरुद्धः। त्रात्माऽस्तीति ब्रुवाणः सांखाः। कुत एतदिति पर्यनुयुक्तो बौद्धेनेदमात्मनः सिद्धये प्रमाणमार । तसादसंहतखातान उपकारकलं साध्यं चन्-रादीनाम्। त्रयं तु हेतुविपर्यययात्रः। यसाद्यो यस्योप-९० कारकः स तस्य जनकः। जन्यमानश्च युगपक्षमेण वा भवति संहतः। तसात्परार्थाञ्चनुरादय इति संहतपरार्था इति सिद्धम्।

त्रयं च विरुद्ध त्राचार्यदिङ्गागेनोत्तः। स कस्मादार्तिक-कारेण सता लया नोकः। इतर श्राह। श्रनयोरेव साध्य-१५ विपर्ययसाधनयोरनाभीवात्। ननु चोक्रविपर्ययं न साधयति तत्कथसुक्रविपर्ययसाधनयोरेवान्तर्भाव द्रत्याइ । न ह्ययमिति । हौति यसाद्ये। यसाद्यमिष्टविघातकदाभ्यां हेतुभ्यां साध-विपर्ययसाधनलेन न भिद्यते। यथा तौ साध्यविपर्ययसाधनौ तथायमपुक्तविपर्ययं तु साधयतु वा मा वा किसुक्रविपर्यय-२ साधनेन। तसादनयोरेवान्तर्भावः।

ननु चौक्रमेव साध्ये तत्क्रथं साध्यविपर्ययसाधनलेनाभेद द्राया । न दौति। यसादिष्टोक्रयोः परस्परस्य साध्यतेन न कसिदिग्रेषे भेद इति। तसादनयोरेवानार्भाव इत्युप-संदारः। प्रतिवादिनो दि चिकिज्ञासितं तत्प्रकर्णापक्षम्। यस प्रकर्णापसं तत्साधनेष्क्या विषयीक्तम्। साध्यमिष्ट-सुक्रमनुकं वा ।

ननूनमाचमेव साध्यं तेनाविशेष इति। दयो क्ष्पयो- ५ रसिद्धौ विरुद्ध उनः। त्रनयोर्दयोर्मध एकस्यासिद्धावपरस्थ च सन्देचेऽनैकान्तिकः। कीदृगोऽसावित्याच । यथेति। विगतो रागो यस स वीतराग इत्येकं साध्यम्। सर्वज्ञो वेति दिती-यम्। वनुत्वादिति हेतुः। यतिरेकोऽचासिद्ध इति खात्मचेव सरागे चासर्वजो च विपन्ने वकृतं दृष्टम् । त्रतोऽसिद्धो व्यतिरेकः । १० संदिग्धोऽन्वयः कुत दत्या । सपचभृतयोः सर्वज्ञ-वीतरागयो-र्विप्रकर्षा दित्यती न्द्रियला दचना दे रिन्द्रियगम्यस्था पि। तचाती-न्द्रिययोः सर्वज्ञल-वीतरागयोः सत्त्वमसत्त्वं वा संदिग्धम् । ततश्च न ज्ञायते किं वनुत्वात्सर्वज्ञ उत नेत्यनेकान्तिक इति।

संप्रति दयोरेव सन्देन्डेऽनैकान्निकं वक्तमान् । त्रनयोरेवा- १४ व्यव्यतिरेकरूपयोः सन्देशात् संप्रयहेतुः। उदाहरणम्। सहा-त्मना वर्तते सात्मकमिति साधम्। गरीरमिति धर्मी। जीवहृहणं धर्मिविशेषणम् । स्टते स्नात्मानं नेष्क्ति । प्राणा त्रामासादय त्रादिर्यस्थोन्येषनिमेषादेः प्राणिधर्मस्य स प्राणादिः। स बखासि तलाणादिमक्जीवक्दरीरम्। तस्य भाव- १॰ सामम् । तसादिलीष हेतुः । त्रयमसाधारणः संग्रयहेतुरूप-, पादियतयः । पषधर्मसः च दाभ्यां कार्णाभ्यां संप्रयहेतुत्वम् ।

संग्रयविषयो यावाकारी ताभ्यां सर्वस्य वस्तुनः संग्रहात्। तयोश वापनयोराकारयोरेक वापि वृत्यिनश्चया यकाभ्यां ह्याकाराभ्यां सर्वं वस्तु न संग्रह्यते । तयोराकारयोर्न संग्रयः । प्रकारान्तरसंभवे हि पच्छमी धर्मिणमवियुक्तं दयोरेकेन ५ धर्मेण दर्शयितुं न प्रक्र्यादतो न संप्रयहेतुः स्थात् । दयो-र्धर्मयोर्नियतं भावं दर्शयन्संश्रयहेतुईयोस्वनियतमपि भावं दर्शयितुमग्राक्रोऽप्रतिपित्तिकेतुर्नियतं भावं दर्शयकेतुविरुद्धो वा स्यात्तसाद्यकाभ्यां सर्वं वस्तु संग्रह्मते तयोः संग्रयहेतुर्यदि तयो-रेकचापि सङ्गावनिश्वयो न स्थात्। सङ्गावनिश्वये तु यद्येकच १ - नियतसत्तानिश्वयो विरुद्धो हेतुर्वा स्थात् । श्रनियतसत्तानिश्वये तु साधारणानैकान्तिकः। संदिग्धविपचव्याद्यन्तिकः संदिग्धा-न्वयोऽसिद्धव्यतिरेको वा स्थात्। एकचापि तु वृत्त्यनिश्वयाद-साधारणानैकान्तिको भवति। ततोऽसाधारणानैकान्तिकस्था-नैकान्तिकले हेतुद्वयं दर्शयितुमाह । न हीति । सहात्मना १५ वर्तते सात्मकः। निष्कुान्त त्रात्मा यसात्म निरात्मकः। ताभ्यां यसाम्रान्यो राग्निरस्ति। किंभूतो यवायं वसुधमेः प्राणादि-र्वर्तित । तस्मादयं तयोर्भवति संग्रयहेतुः ।

कस्मादन्यराध्यभाव द्रत्या ह। त्रात्मनो हित्तः सङ्गावो व्यव-चहेदो अभावस्ताभ्यां सर्वस्य वस्तुनः संग्रहात्कोडीकर्णात् । यव १ श्वात्मासि तसात्मकम्। तदन्यसिरात्मकम्। ततो नान्यो राशिर्सि संग्रयहेतुत्वकारणम्।

प्रकाराभ्यां सर्वसंपद्यं प्रतिपाद्य दितीयमार । नाष्यनयोः

सात्मकानात्मकयोर्मध्य एकच सात्मकेऽनात्मके वा रुक्तेः सद्गा-वस्य निस्योऽस्ति। दावपि राग्री त्यका न वर्तते प्राणादिर्वसु-धर्मलात्। ततसामयोरेव वर्तत रत्येतावदेव ज्ञातम्। विशेषे तु दृत्तिनिश्चयो नास्तीत्ययमर्थः । तदाइ । सात्मकलेनाऽनात्म-कलेन वा विशेषेण युक्ते प्रसिद्धे निश्चिते वस्तुनि प्राणादेर्धर्मस्या - भ सिद्धेरनैका निकोऽनिश्चितत्वात्। तदेवमसाधारणस्य धर्मस्या-नैका निकले कारणदयमभिहितम्। पचधर्मस्य भवसर्वः साधा-रणोऽसाधारणो वा भवत्यनेकान्तिकः। तसाद्पसंहारव्याजेन पचधर्मलं दर्शयति । तसादित्यादिमा जीवच्छरीरस्य संबन्धी पचधर्म द्रत्यर्थः। यसात्तयोरेकवापि न निवृत्तिनिश्चय- १० सासामाधां न यतिरिचाते।

वसुधर्मो हि सर्ववसुव्यापिनोः प्रकार्योरेकच नियत-सङ्घावो निश्चितः प्रकारान्तराश्चिवर्तित । तत एवा इ । सात्म-कादनात्मकाच सर्वसादसुनो व्यावन्तिनासिद्धेरिति। प्राणादि-सावत्कृतिसिद्वटादेर्निष्टम एव। तत एतावदवसातुं प्रकां १४ सात्मकादनात्मकादा कियतो निरुत्तः। सर्वस्मान् निरुत्तो नावसीयते। ततो न कुतिश्रद्वातिरेकः।

यद्येवमन्ययोऽस्त तयोर्निश्चित द्त्या ह । न तत्र सात्मनेऽना-त्मके वार्धे रम्वेत्यम्वयवान्त्राणादिः। कुत इत्यादः। एकात्मनि सात्मकेऽनात्मके वासिद्धेः कार्णात्। वसुधर्मतया तयोईयोरेकच १० वा वर्तत इत्यवसितः प्राणादिनं तु सात्मक एव निरात्मक एव वा वर्तत इति कुतोऽन्वयनिश्वयः। ननु च प्रतिवादिनो न

विंचित्सात्मकमिता। ततोऽख इतोर्न सात्मकेऽचयो न यितरेक द्रत्यन्वययितरेकयोरभावनिश्वयः। सात्मके न तु सद्वावसंत्रय द्रत्यार । नापि सात्मकादस्तुनस्तस्य प्राणादेरन्वय-व्यतिरेक्योरभाविनश्रयः। नापि च निरात्मकात्। सात्मका-५ दनात्मकादिति च पश्चमी व्यतिरेकग्रब्दापेचया द्रष्टवा। कथमन्वयद्यतिरेकयोर्नाभावनिश्चय द्रत्याह । एकखान्वयस्य व्यतिरेकस्य वा योऽभावनिश्वयः सोऽपर्स्य दिनीयस्य भावे निखयनान्तरीयको भवति। निखयखाव्यभिचारी तस्य भाव-सत्त्वम्। तसाद्यत एकाभावनिश्वयोऽपरभावनिश्वयनान्तरीयक-१॰ सुसाम दयोरेकचाभावनिश्रयः।

वसात्पुनरेवस्थाभावनिश्वयोऽपरसङ्गावनिश्वयाव्यभिनारी-त्यार । त्रत्यव्यतिरेवयोरन्योन्यव्यवक्केदरूपलादिति। त्रन्यो-न्यस्य व्यवक्केदोऽभावः स एव रूपं ययोस्तयोभीवस्तत्वं तसा-त्कारणात्। श्रन्वययितिरेकौ भावाभावौ। भावाभावौ च १५ परस्परच्यवच्छेदरूपौ । यस्य व्यवच्छेदेन यत्परिच्छिद्यते तन्त-त्परिशारेण व्यवस्थितम्। स्वाभावव्यवच्छेदेन च भावः परि-क्थिते। तसात्वाभावयवक्देन भावो यवस्थितः। स्रभावो हि नौरूपो यादुशो विकल्पेन दर्शितः। नौरूपतां च व्यव-च्चिष रूपमाकार्वत्परिच्छियते। तथा च सत्यन्याभावी १ व्यतिरेको व्यतिरेकाभावसान्वयः। ततोऽन्वयाभावे निस्ति यतिरेको निश्चितो भवति। यतिरेकाभावे च निश्चितेऽचयो . निश्चितो भवति । तसायदि नाम सात्मकमवस्त निरात्मकं च

वसु तथापि न तथोः प्राणादेरन्यथातिरेकयोरभावनिस्यः। एकवसुन्धेकवसुनो युगपद्भावाभावविरोधात्। तथोरभाव-निख्यायोगात्। न च प्रतिवाचनुरोधात्मात्मकानात्मके वसुनी सदसती किं तु प्रमाणान्रोधादित्युभे संदिग्धे। ततस्योः प्राणादिमन्वस्य सदसन्वसंग्रयः। यत एव कचिद्न्वयथितिरे- ५ कयोर्न भावनिष्यो नाष्यभावनिष्ययस्त एवान्यययितरेकयोः संदेषः। यदि तु कचिद्यन्वययतिरेकयोरेकसायभावनिस्यः स्वात्म एव दितीयस्य भावनिश्चय रत्यन्वयस्तिरेकसंदेष एव न स्थात्। यतस्य न कचिद्वावाभावनिस्ययस्त एवान्ययधित-, रेकयोः संदेषः । संदेषाचानैकान्तिकः ।

. कसादनैकान्तिकः । साध्यखेतरस्य च विरुद्धस्थातः संदि-ग्धान्वययतिरेका विश्वयाभावात् । सपचिवपचयोर्षे सदसन्न-संदेचेन साध्यस्य न विरुद्धस्य सिद्धिः। न च सात्मकानात्मका-भ्यां च परः प्रकारः संभवति । ततः प्राणादिमत्वाद्धर्मिण जीवच्हरीरे संग्रयः। श्रात्मभावाभावयोरित्यनेकान्तिकः प्राणा- १५ दिरिति। नयाणां रूपाणामसिद्धौ संदेष्ठे च हेतुदोषानुप-पाचोपसंहरकाह । एविमित्यननारोक्रेन क्रमेणेवां मध्य एकेंकं रूपं यदसिद्धं संदिग्धं वा भवति । दे दे वासिद्धे संदिग्धे वा भवतः। तदाऽसिद्ध्य विरुद्धयानैकान्तिकय ते हेलाभासाः। ययायोगमिति। यखासिद्धौ संदेष्ठे वा यो हेलाभासो युज्यते १० स तखासिद्धेः संदेशाच व्यवसायत इति यस यस येन येन बोगो यथायोगमिति।

मनु चाचार्येण विरुद्धाव्यभिचार्यपि संग्रयहेतुरुकः। हेलनारसाधितस्य विरुद्धं यत्तम् व्यभिचरति स विरुद्धाव्यभि-चारी। यदि वा विरुद्धश्वासी साधनान्तरसिद्धस्य धर्मस्य विरुद्धसाधनादयभिचारौ च खसाध्यायभिचारादिरुद्धा-५ व्यभिचारी। सत्यमुक्त त्राचार्येण। मया विह नोकः। कसादित्यार । त्रनुमानस्य विषयः प्रमाणसिद्धं वैरूपम् । यतो श्वनुमानसङ्घावः सोऽनुमानस्य विषयः। प्रमाणसिद्धाच चैरूपादनुमानसङ्गावसस्मात्तदेवानुमानविषयः। तस्मिन्प्रकानो न विरुद्धाव्यभिचारिसंभवः। प्रमाणसिद्धो हि चैरूप्ये प्रस्तुते स १० एव हेलाभासः संभवति यख प्रमाणसिद्धं रूपम् । न च विरुद्धाव्यभिचारिणः प्रमाणसिद्धमस्ति रूपम्। ऋतो न संभवः। ततोऽसंभवो नोनः। कस्मादसंभव इत्याह। न हीति। यसान्न संभवोऽस्ति विरुद्धतायाः। कार्यः च स्वभावस्य तयोरुक्तसचण-योरिति। कार्यस्य कारणाज्यकालचणं तत्त्वम्। स्वभावस्य च १५ साध्ययाप्तलं तत्त्वम् । यत्कायं यश्च खभावः स कथमात्मकारणं व्यापकं च खभावं परित्यञ्च भवेद्येन विरुद्धः स्थात् । श्रमु-पलभस्य चोत्रलचणस्थिति। दृश्यानुपलभावमनुपलभावचणम्। तखापि च खभावाव्यभिचारिलाच विरुद्धतसंभवः खात्। एतेभ्योऽन्यो भविष्यतीत्याच । न चान्य एतेभ्योऽव्यभिचारी २॰ चिभ्योऽत एव तेच्वेव चेतुत्वम् ।

क तद्याचिदिक्रागेनायं हेत्दोष उन्न रत्याह । यसादस्-वसप्रहत्ते न संभवति तसादागमात्रयमनुमान- मात्रित्य विरुद्धाव्यभिचार्युकः। त्रागमसिद्धं हि वखानुमानस लिक्क बेरूयं तखागम त्रात्रयः।

ननु चागमसिद्धमपि चैक्षं प्रमाणसिद्धमित्या । श्रवसु-दर्शनबसप्रद्यत्ति। श्रवस्तुनो दर्शनं विकस्पमाचं तस्य बसं सामर्थम् । ततः प्रवृत्तमप्रमाणादिकन्पमा बाह्यवस्थितं बैक्ष्य- ५ मागमसिद्धमनुमानस्य । न तु प्रमाणात् ।

तत्तर्मानुमानेनागमसिद्धचेरूषं काधिकतमित्या ह। तदर्थिति। तखागमस्य योऽर्थोऽतीन्द्रियः प्रत्यचानुमानाभ्यामविषयीक्रतः सामान्यादिसस्य विचारेषु प्रक्रानेष्यागमाश्रयमनुमानं संभवति। तदात्रयो विरुद्धायभिचार्यक त्राचार्येणेति।

कसात्प्नरागमात्रयेऽप्यनुमाने संभव इत्याच । गास्तकतां विपरीतस्य वस्तुविरुद्धस्य स्वभावस्योपसं हारो ढोकनमर्थेषु तस्य संभवादिसद्भाव्यभिचारिसंभवः। भ्राक्येति विपर्यामेन। विप-र्यसा हि ग्रास्त्रकाराः सन्तमसन्तं स्वभावमारोपयनौति।

यदि ग्रास्त्रक्रतोऽपि भान्ता त्रन्येष्वपि पुरुषेषु क त्रात्रास '५ द्वाइ। न हीति। न हेतुषु कल्पनया हेतुलव्यवस्थापि तु वसुरिष्या। ततो यथावस्थितवसुरिष्यतिष्वात्मकार्यानुपस्तमेष्वस्थ संभवो नास्ति। श्रवस्थितं पर्मार्थसदस्त तदनतिकान्ता यथा-विस्ता वसुस्वितिव्यवस्था येषां ते यथाविस्वितवसुस्वितयः। ते हि यथावसुस्थितं तथास्थिता न कन्पनयाऽतस्तेषु न भानेत्व- १० काशोऽसि येन विरुद्धायभिचारिसंभवः सात्। तन विरुद्धा-यभिचारिष्युदाहरणम्। यतार्वसिन्देत्रेऽवस्थितः ससंबन्धिभिर्युग-

पदिभसंबधते तत्सर्वदेशाविखतैरिभसंबधमानलं सामान्यसानृद्य सर्वगतलं विधीयते। तेन युगपदिभसंबध्यमानलं सर्वगतले नियतं तेन व्याप्तं कथ्यते। द्रह सामान्यं कणादमहर्षिणां निष्कृयं दृश्यमेकं चोक्रम् । युगपच सर्वैः स्वैः स्वैः संबन्धिभिः समवायेन ५ संबद्धम्। तत्र पैल्केन कणादिशियोण यात्रिषु यात्रिरहितेषु च देशेषु सामान्यं स्थितं साधियतुं प्रमाण्मिद्सुपन्यस्तम्। यथाकाश्रमिति। व्याप्तिप्रदर्शनविषयो दृष्टानः। श्राकाश-मपि हि सर्वदेशाविष्यतैर्वचादिभिः खसंयोगिभिर्युगपदिभि-संबधमानं सर्वगतं चाभिसंबध्यते च सर्वदेशावस्थितः १॰ खसंबिधिभिरिति हेतोः पचधर्मलप्रदर्शनम् ।

श्रख खभावहेतुलं प्रयोजयितुमा ह। तसंबन्धीति। तेषां सर्वदेशाविखतानां द्रव्याणां संबन्धी सामान्यस्य स्वभावः स एव तत्संबन्धिखभावमाचम् ।

तदनुबधातीति तदनुबन्धिनी। काऽसावित्यारः। तद्ग्र-१५ संनिहितखभावता । तेषां संबन्धिनां देशसाहेशसाहेशे संनि-हितः खभावो यस तत्तहे प्रसंनिहितस्यभावं तस भावसत्ता। यस हि येषां संबन्धी स्वभावस्तिस्थमेन तेषां देशे संनिष्टितं भवति । ततस्तसंबिध्यानुबिधनी तद्देशसंनिष्टिततां सामान्यख।

ननु च गवां संबन्धी खामी। न च तहें ग्रे संनिहित-खभावः खामी। तत्क्रथं संबन्धिलामहे ग्रलमित्या र। व सीति। यो यम देशे नास्ति स देशो यस स तहेशसं न वाप्नोत्या-

ताना खरूपेण। दुइ सामान्यस तदतां च समवायसस्यः संबन्धः। स चाभिकदेशयोरेव। तेन यच यसमवेतं तत्तदात्मौ-येन रूपेण क्रोडीकुर्वसमवायिरूपदेशे खात्मानं निवेशयति। तद्देशक्पनिवेशनमेव तन्कोडीकर्णम्। ततस्तसमवायः। तसाय-श्व समवेतं तस्तद्वं वाप्नुवदात्मना तहेगे संनिष्ठितं भवति। तद्यमर्थः । तद्देशस्थवस्तु व्यापनं तद्देशसत्तवा व्याप्तम् । तद्देश-सत्ताभावे तद्वापनाभावाद्वापनलचणः समवायसंबन्धो न स्थात्। त्रसि च व्यापनम्। त्रतसहेशे संनिहितलिमिति। तद्यं खभावहेतुः ।

पैठरप्रयोगं दर्शयकार । दितीयोऽपीति । यद्पलञ्जेर्लण- १॰ णतां विषयतां प्राप्तं कृष्यमित्यर्थः । एतेन कृष्यानुपलिभमनूच तत्तत्त्वास्तीत्यसद्वावद्वार्थलं विद्यितम्। ततो व्याप्यदृष्यानुपस्थे-र्थापकमसद्वावहार्थ्यतं द्रितम्। तद्यथिति। कचिदसम्घटो दृष्टामाः।

पचधर्मतं दर्शयितुमारः। नोपसभ्यते चेति। यक्तेरकरासं १५ व्यक्तकारं च व्यक्तिश्र्न्यं चाकाशं दृश्यमपि कखांचिद्यकौ गो-सामान्यमशादिषु व्यक्तमरेषु व्यक्तिशृत्वे चाकाशे चोपलभाते। तसाम तेम्बसीति गम्यते । त्रयमनुपलमः पूर्वित्रस्य स्वभावः परस्पर विरुद्धी यावर्थी तयोः साधनान्तावेकस्मिन्धर्मिण संप्रयं ं जन्यतः। न क्रोकोऽर्थः परस्पर्विसद्भस्तभावो भवितुमर्रुति। १० एकेन चान व्यक्तनारेषु व्यक्तिशून्ये चाकाग्रे सत्तम्। त्रपरेष ्चानुपलक्षेनासमं साधते। न चैनक्षेनदेवन सम्बमसमं च

युक्तं तयोर्विरोधात्। तदागमसिद्धस्य सामान्यस्य सर्वगतलाऽ-सर्वगतलयोः साध्ययोरेतौ विरुद्धाव्यभिचारिणौ जातौ। यतः सामान्यस्वैकस्य युगपत्सर्वदेशावस्थितरभिसंबन्धिलं नाभ्यपगतं दृश्यतं च । ततः सर्वसंबन्धिलात्सर्वगतलं दृश्यलादन्तराचानुप-५ समाद्सर्वगतलम् । ततः ग्रास्त्रकारेणैव विरुद्धयाप्तलमपश्चता विरुद्धवाप्तौ धर्मावृक्षा विरुद्धाव्यभिचार्यवकाणो दत्त इति। न च वसुन्यस्य संभवः। दत्यृका हेलाभासाः।

ननु च साधनावयवलाद्यथा हेतव उकास्तम्प्रसङ्गेन हेला-भासास्त्रथा साधनावयवलाहृष्टान्ता वन्नव्यास्त्रप्रसङ्गेन च दृष्टान्ता-१० भासासत्कर्थ नोक्ता द्वाइ। विरूपो इतुरुक्तस्तिकं दृष्टामीः। खादेतत्तावता नार्थप्रतीतिरित्या ह। तावतेवेति। जनसंचिणेनेव देतुना भवति साधप्रतीतिः। त्रतः स एव गमकस्तदचनमेव साधनम्। न दृष्टान्तो नाम साधनखावयवः। यतसायं नावयवसेन नासं दृष्टान्तस सचलं हेत्सचलात्पृथ-१५ गुच्यते । कथं तर्हि हेतोर्थाप्तिनिश्चयो यद्यदृष्टान्तको हेतुरिति • चेत्। नोच्यते इतुरदृष्टान्नक एवापि तु न इतोः प्रधरदृष्टान्नों नाम। हेलन्तर्रत एव दृष्टान्तः। त्रत एवोकं नास्य सम्बं पृथगुच्यत इति । न लेवसुक्तं नास्य सचलसुच्यत इति ।

यद्येवं हेह्यपयोगिनोऽपि सचणं वन्नव्यमेवेत्याह । गतार्थ-२ लात्। गतोऽर्थः प्रयोजनमभिधेयं वा यख दृष्टान्सलचणस्य तत्त्रया तस्य भावसत्त्वं तस्मात्। दृष्टान्तस्वत्यं सुच्यते दृष्टान्त-प्रतीतिर्थण स्वात् । दृष्टाम्य हेतुसक्णादेवावसितः । ततो

दृष्टामासचण्य यत्रयोजनं दृष्टामाप्रतीतिसाइतं निष्पचमभि-धेयं वा। गतं ज्ञानं दृष्टान्तास्थम्। कथं गतार्थलिनित्या । हेतो रूपमभेदेगोत्रं सामान्येन साधारणं कार्यखभावानुप-लमानामेतज्ञचणमित्यर्थः ।

किं पुनस्तसपन एव यसम्बं विपनाच सर्वसाद्वाष्ट्रियी भ रूपद्रयसेतदभेदेनोक्तम् । न च सामान्यसुक्रमपि ग्रकां जातुम् । त्रतस्तदेव विशेषनिष्ठं वन्नव्यम्। त्रतः पुनर्पि विशेषेण विशेष-वन्ती जन्म-तन्माचानुबन्धी दर्शनीयावृन्ती। कार्य्यस्य जन्म ज्ञातथमुक्तम्। जन्मनि हि विज्ञाते कार्य्यस्य सपच एव सन्वं विपचाच सर्वसाद्यावित्तिर्शाता भवति । खभावस्य तन्माचान्- ' • बन्धो दर्शनौय उनः। तदिति साधनं तदेव तन्नाचं साधनमाचं तखानुबन्धोऽनुगमनं साधनमाचभावे भावः साध्यखः। तन्माच-भावित्रमेव हि साध्यस्य तादात्यम्। साधनस्य यदा सभावो ज्ञातो भवति तदा खभावहेतोः सपच एव सन्वं विपचाच सर्वसाद्वाष्ट्रिज्ञीता भवति । तदेवं सामान्यलचणं विशेषात्मकं १५ ज्ञातव्यं नान्यथा । ततो विशेषलचणसुक्रम् ।

किंमतो यदि नामैविमित्या ह। तत्र सामान्यस्चणे दर्श-यितुकामेन विशेषसचणं दर्शयतैवं दर्शनीयमिति संबन्धः। यत धूमस्तत्राग्निरित कार्यहेतोर्थाप्तिर्दिर्शिता। व्याप्तिस कार्य-कार्णभावसाधनात्रमाणा किसीयते। ततो यथा महानस इति १० दर्शनीयम्। त्रसत्यग्नी न भवत्येव धूम इति खतिरेको दर्शितः। स च यथेतरसिमिनित दर्शनीयः। विक्रिनिष्टिमिर्डि धूमनिष्टमौ

नियता दर्शनीया। सा च महानसादितरच दर्शनीया। यत्र शतकलं तत्रानित्यलमिति स्वभावहेतोर्थापिर्दर्शिता। श्रिनित्यलाभावे न भवत्येव क्रातकलिमिति व्यतिरेको दर्शितः। व्याप्तेस साधकं प्रमाणं साधर्म्यदृष्टाने दर्भनीयम्। प्रसिद्ध-प व्याप्तिकस्य च हेतोः साध्यनिष्टन्तौ निष्टन्तिर्दर्शनीया । तदवश्यं यथा घटे यथाकाण चेति दर्शनीयम्।

कसादेवमित्या ह। न होति। यसादन्यया सामान्यलचण-रूपे सपचविपचयोः सदसन्वे यथोक्रप्रकारे द्ति नियते। सपच एव सन्तं विपन्नेऽसन्त्रमेवेति नियमो यथोन्नप्रकारः । तेन प्रको १० दर्शियतुम् । विशेषलच्णे हि दर्शिते यथोन्नप्रकारे सदसचे दर्शिते भवतः । न च विशेषज्ञाणमन्यया प्रकां दर्शियतुम् । तस्य साध्यस्य कार्यं तत्कार्यं धूमस्तस्य भावस्तत्कार्यता सैव नियमो यतस्तकार्यतया धूमो दहने नियतः सोऽयं तत्कार्यता-नियमो विशेषलचणक्षोऽन्यथा दर्शयितुमश्रकाः। खभाव-१५ सिङ्गस्य च स्वभावेन साधेन व्याप्तिर्विशेषसचणक्षा न शक्या दर्शयितुम्। यसात्कार्यकार्णभावसादात्यं च महानसे घटे च ज्ञातयं तसाद्वाप्तिसाधनं प्रमाणं दर्शयता साधर्यदृष्टानो दर्शनीयः। वैधर्म्यदृष्टान्मसु प्रसिद्धे तत्कार्यत्वे कार्णाभावे कार्याभावप्रतिपत्त्यर्थम्। तत एव नावम्यं वस्तु भवति। २॰ कार्णाभावे कार्याभावो वसुन्यवस्तुनि वा भवति। ततो वस्त-वस्त वा वैधर्म्यदृष्टाना द्र्यते। तसाहृष्टानायितरेकेण हेतो-र्ज्यो यतिरेको वा न प्रको दर्पयितुम्। अतो हेतुरूपाख्याना-

देव हेतोर्थाप्रिसाधनस्य प्रमाणस्य दर्शकः साधर्म्यदृष्टानः। प्रसिद्ध-व्याप्तिकस्य साध्याभावे देलभावप्रदर्शनादेधर्म्यदृष्टामा उपादेच दति च दर्शितं भवति। ऋसिंखार्थे दर्शिते दर्शित एव -दृष्टान्तो भवति। योऽयमर्थो व्याप्तिसाधनप्रमाणप्रदर्शिनः कश्चि-द्पादेयो निष्टि निप्रदर्शनश्चेत्यसिमर्थे प्रदर्शिते दर्शितो दृष्टान ५ द्वाह। एतावकाचं क्षं यस तस्य भावस्तस्वं तस्मादिति। एतावदेव हि रूपं दृष्टान्तस्य। यद्त व्याप्तिसाधनप्रमाण-दर्शनतं नाम साधर्म्यदृष्टान्तस्य प्रसिद्धस्याप्तिकस्य वा साध्य-निष्टनौ साधननिष्टिन्तप्रदर्शकलिमत्येतदेधर्म्यदृष्टामस्य। इत्रूपाख्यानादेवाख्यातमिति किं दृष्टान्तलचणेन। एतेनैव १० च चेतुक्पाख्यानादृष्टान्तवप्रदर्भनेन दृष्टान्नखः दोषा दृष्टान्ता-भासा कथिता भवन्ति। तथा हि। पूर्वीकसिद्धये य उपा-दीयमानोऽपि दृष्टान्तो न समर्थः खकार्यं साधियतुं स दृष्टान्त-दोष इति सामर्थाद्कां भवति।

दृष्टान्ताभासानुदाहरति। यथेति। नित्यः ग्रन्द रति। १५ ग्रब्द्ख नित्यत्वे साध्येऽमूर्तत्वादिति हेतुः। साधर्म्येण कर्मवत्पर्-माण्यद्वटवित्यिते दृष्टान्ता उपन्यस्ताः। एते च दृष्टान्तदोषाः। साधं च साधनं चोभयं चेति तैर्विकलाः। साध्यविकलं कर्म तखानित्वतात्। साधनविकतः परमाणुर्मृतंतातपरमाणुनाम्। श्रसर्वगतं द्रव्यपरिमाणं मूर्तिः। श्रसर्वगतास द्रव्यक्पास पर्- १० माणवः। नित्यासु वैग्रेषिकैरियको। ततो न साथविकसः। घटस्त्रभद्यविकसः। त्रनित्यवाक्रूर्तवास घटस्रोति।

संदिग्धः साध्यधर्मी यस्मिन्स संदिग्धसाध्यधर्मः स त्रादियेषाने तथोकाः। संदिग्धसाध्यधर्मः। संदिग्धसाधनधर्मः। संदिग्धोभयः। उदा इर एम्। रागा दिमा निति रागा दिमलं साध्यम्। वचना दिति हेतुः। रथापुरुषवदिति दृष्टान्तः। रागादिमत्तं संदिग्धम्। ५ मरणं धर्मीऽखेति मरणधर्मा तस्य भावो मरणधर्मत्वं साध्यम् । त्रयं पुरुष इति धर्मी। रागादिमचादिति हेतुः। रथापुरुषे दृष्टान्ते संदिग्धं साधनं साधं तु निश्चितं मरणधर्मविमिति।

त्रसर्वज्ञ इति। त्रसर्वज्ञलं साध्यम्। रागादिमत्वादिति हेतुः। तद्भयमपि रथ्यापुरुषे दृष्टान्ते संदिग्धम्। श्रसर्वज्ञालं १० रागादिमचं चेति।

तथाऽनन्वय इति । यस्मिन्दुष्टान्ते साध्यसाधनयोः संभवमात्रं दृष्यते न तु साध्येन व्याप्तो हेतुः सोऽनन्वयः। त्रप्रदर्शितान्वयञ्च यिमान्द्रष्टाने विद्यमानो ऽप्यन्वयो न प्रदर्शितो वक्ना सोऽप्रदर्शि-तान्वयः। त्रनन्वयमुदाहरति। यथेति। यो वक्तेति वक्रुलम-१५ मूच स रागादिमानिति रागादिमत्तं विश्वितम्। ततो वनु-लख रागादिमलं विश्वितम्। ततो वन्नुलख रागादिमलं प्रति नियमस्तेन व्याप्तिस्का। इष्टपुरुषवदिति। इष्टयस्णेन प्रतिवाद्यपि ग्रह्मते वाद्यपि। तेन वक्नुल-रागादिमत्त्वयोः सन्त-माचमिष्टे पुरुषे सिद्धम्। व्याप्तिस्तु न सिद्धाः। तेनाऽनलवो १॰ दृष्टान्त इति।

श्रीनित्यः ग्रब्द द्रत्यनित्यतं साध्यम्। श्राननादिति हेतुः। घटविद्रहाच दृष्टाकोन प्रदर्शितोऽच्यः। इह यद्यपि

क्तकालेन घटसदृशः ग्रब्दस्तथापि नानित्यावेनापि सदृशः प्रत्येतुं प्रक्योऽतिप्रसङ्गात्। यदि तु क्रतकत्वमनित्यत्वस्वभावं विज्ञातं भवत्येवं कतकादिनित्यत्वप्रतीतिः खात्। तसाचलतकं तदनित्यमिति। शतकत्यमनित्यत्वनियतमभिधाय नियमसाध-नायान्यवाक्यार्थप्रतिपत्तिविषयो दृष्टान्त उपादेयः। स च ५ प्रदर्शिताम्वय एव । ऋनेन लम्बयवाक्यमनुक्रीव दृष्टामा उपामाः। र्दृश्यस्य साधर्म्यमात्रेणवोपयोगी। न च साधर्म्यात्माध्यसिद्धः। त्रतोऽन्वयार्थी दृष्टान्तस्तदर्थसानेन नोपात्तः। साधर्म्यार्थसो-पान्तो निरूपयोग इति वक्नुदोषादयं दृष्टान्तदोषः। वक्ना भ्राम परः प्रतिपाद्यितवः। ततो यदि नाम न दृष्टं वस्तु तथापि । • वक्रा दष्टं दर्शितमिति द्ष्टमेव । तथा विपरीतोऽन्वयो यस्मि-न्दृष्टान्ते स तथोतः। तमेवोदा हरति। यदनित्यं तस्ततक मिति। शतकातमानित्यतनियतं दृष्टान्ते दर्शनीयम्। एवं शतकादिनि-त्यालगितः खात्। श्रव लिनित्यालं कतकले नियतं दर्शितम्। क्रतकलं विनियतमेवानित्यले। ततो यादुशमिक क्रतकलमनि- १४ यतमनित्यत्वे प्रदर्शितं तादृशास्त्रास्यनित्यत्वप्रतीतिः। तथापि । यद्नित्यमित्यनित्यत्वमनूच तलातकमिति शतकावं विश्वि-तम्। त्रातोऽनित्यत्वं नियतसुत्रं ज्ञतकत्वे न तु ज्ञतकत्वमनित्यत्वे। ततो यथानित्यताद्वियतात्रयत्वानन्तरीयकतेन प्रयतानन्तरी-यकतप्रतीतिसदस्वतकतादिनित्यतप्रतिपित्तर्गस्वात्। त्रानित्यते १० ऽनियतलात्वतलका । यद्यपि च कतकलं वसुन्वित्याऽनित्यत्वे नियतं तथाधनियतं वक्का दर्शितम्। श्रतसत्स्रयं न दुष्टमपि

वनुद्धिार्ष्टम्। तसादिपरीतात्वयोऽपि वनुरपराधाच वस्रतः। परार्थानुमाने च वन्तरपि दोषश्चिन्यते। इति साधर्म्येण नव दृष्टान्तदोषा उन्नाः।

वैधर्मिणापि नव दृष्टान्तदोषात्रमा ह। नित्यते प्रबद्ध साधे ५ हेतावमूर्तले परमाणुवद्वधर्म्यदृष्टानाः। साध्याव्यतिरेकौ नित्य-लात्परमाणूनाम्। कर्म साधनाव्यतिरेकि। त्रमूर्तलात्कर्मणः। त्राकाग्रमुभयाव्यतिरेकि। नित्यलादमूर्तलाच। साध्यमादिर्येषां तानि साध्यादीनि साध्यसाधनोभयानि तेषामव्यतिरेको ष्ट्रस्थभावः स येषामस्ति ते साध्याद्यव्यतिरेकिणः । ते चोदा-१० इताः ।

त्रपरानुदाहर्तुमाह। तथिति। साध्यस्य व्यतिरेकः साध्ययति-रेकः संदिग्धः साध्ययतिरेको यस्मिन्स संदिग्धसाध्ययतिरेकः स त्रादियेषां ते तथोकाः।

ं संदिग्धसाध्यथितिरेकसुदाइर्तुमाइ। यथेति। त्रसर्वज्ञा रुत्येकं १५ साध्यम्। त्रनाप्ता त्रजीणदोषा इति दितीयम्। कपिलादय इति धर्मी। त्रविद्यमानसर्वज्ञतेत्यादिन्नेतुः। सर्वज्ञता चाप्तता च तयोर्षिक्षभूतः प्रमाणातिश्रयो सिङ्गात्मकः प्रमाणविश्रेषः । श्रविद्यमानः सर्वज्ञताप्तता लिङ्गभूतः प्रमाणा तिप्रयो यस्मिन्न-योकं ग्रासनं तादृशं ग्रासनं येषां ते तथोकास्तेषां भावस्तन्वं १॰ तसात्रमाणातिप्रयो ज्योतिर्ज्ञानोपदेश रहाभिप्रेतः। यदि हि कपिलादयः सर्वज्ञा चाप्ता वा खुसादा च्योतिर्ज्ञानादिकं कसाकोपदिष्टवन्तः। न चोपदिष्टवन्तः। तसास सर्वज्ञा जाप्ता वा।

श्रम प्रमाणे वैधर्म्योदा हरणम्। यः सर्वज्ञ श्राप्तो वा सञ्चोति-र्ज्ञानादिकं सर्वज्ञताप्तता सिङ्गभृतसुपदिष्टवान्। यथा ऋषभो वर्धमानस तावादी यस स स्वभवर्धमानादिर्दिगम्बराकां ग्रास्ता सर्वज्ञ त्राप्तस्थित । तदि वैधर्म्योदा इरणा दृषभा देरसर्व-ज्ञलखानाप्ततायास यतिरेको यावृत्तिः संदिग्धा। यतो । ज्योतिर्ज्ञानं चोपदिशेदसर्वज्ञस्य भवेदनाप्तो वा। कोऽच विरोधः। नैमित्तिकमेतञ्चानं व्यभिचारि न सर्वज्ञत्मनुमाप्येत्।

संदिग्धः साधनव्यतिरेको यस्मिन्य तथोकः। तसुदाहरति। यथेति। ऋक्सामयजूषि चौणि चयौ तां वेक्ति चयौषित्। तेन न ग्राद्धं वचनं यखेति साध्यम्। विविचित इति कपि- १० सादिधेमी । रागादिमसादिति हेतुः।

श्रव प्रमाणे वैधर्म्योदा इरणम् । साध्याभावः साधनाभावेन व्याप्तो यच दर्श्वते तदेधम्योदाहर्णम्। याद्यं वचनं येषां ते यास्रवचना इति साध्यनिष्टिस्तिमनूच न ते रागादिमना इति साधनाभावो विह्तिः। गौतम श्रादिर्थेषां ते तथोका मन्ता- १४ दयो धर्मशास्त्राणि स्थतयसेषां कर्तारः। चयौविदा हि ब्राष्ट्रिणेन याद्यवचना धर्मग्रास्त्रकतो वीतरागास् । त रति धर्मी। व्यतिरेकविषयो गौतमादय इति गौतमादिभ्यो रागादि-मचस्य साधनस्य निरुक्तिः संदिग्धा । यद्यपि ते याद्मावचना-स्वयोविदा तथापि किं सरागा उत वीतरागा इति संदेषः। १०

संदिग्ध उभयोर्व्यतिरेको यस्मिन्। तथोकः । तसुदास्रति । यथेति। श्रवीतरागा इति रागादिमसं साध्यम्। कपिसाद्य दति धर्मी। परियहो सभ्यमानस्य स्वीकारः प्रथमः। स्वीका-रादूर्द्धं यद्गार्थं मास्पर्यं स श्रायहः। परियहस्यायहस्य ताभ्यां योगात्। कपिसादयो सभ्यमानं स्वीकुर्वन्ति स्वीहतं न सुश्चनौति ते रागादिमन्तो गम्यन्ते।

भ श्रव प्रमाणे वैधर्म्योदाहरणम् । यच साध्याभावे साधना-भावो दर्भयितव्यः । यो वीतराग इति साध्याभावमनूष्य न तत्य परिग्रहाग्रहाविति साधनाभावो विहितः । यथा ऋषभादेरिति दृष्टान्तः । एतस्मादृषभादेर्दृष्टान्तादवीतरागत्वस्य साध्यस्य परि-ग्रहाग्रह्योगस्य च साधनस्य निष्टत्तिः संदिग्धा । ऋषभादीनां १० हि परिग्रहाग्रहयोगोऽपि संदिग्धो वीतरागत्वं च । यदि नाम तसिद्धान्ते वीतरागाश्च निष्परिग्रहाश्च प्रयन्ते तथापि संदेह एव ।

त्रपरानिप त्रीनुदाहर्तुमाह । त्रविद्यमानो व्यतिरेको यस्मिनोऽव्यतिरेकः । त्रवीतराग इति रागादिमन्तं साध्यम् । १ वक्तृत्वादिति हेतुः । इह व्यतिरेकमाह । यनावीतरागतं नासीति साध्याभावानुवादः । तत्र वक्तृत्वमपि नासीति साध-नाभावविधः । तेन साधनाभावेन साध्याभावो व्याप्त उक्तः । दृष्टान्तो यथोपसखाउति । कथमयमव्यतिरेको यावतोपस-खण्डादुभयं विद्यत्तम् । किमतो यद्युपसखण्डादुभयं व्याद्यतं सरागतं च वक्तृतं च तथापि व्याप्ता व्यतिरेको यसस्यासिद्धेः कार्णाद्यतिरेकोऽवम् ।

कीहुगी पुनर्थाप्तिरित्या । सर्वी वीतराग इति साधा-

भावानुवादः । न वन्नेति साधनाभावविधिः । तेन साधाभावः साधनाभावनियतः खापितो भवतीति। ईदृशी वाप्तिस्तया यतिरेको न सिद्धोऽख चार्थख प्रसिद्धये दृष्टानस्तत्वकार्या-करणाद्रृष्टः ।

त्रप्रदर्शितो व्यतिरेको यस्मिन् स तथोत्रः। त्रनित्यः गञ्द । द्रत्यनित्यलं साध्यम्। इतकलादिति इतुः। त्राकाग्रवदिति विधर्म्येण दृष्टानाः। द्रह परार्थानुमाने परस्माद्र्यः प्रतिपत्तवः। स शुद्धोऽपि खतो यदि परेणाशुद्धः खायते। स तावश्या प्रकाशितस्तथा न युक्तो यथा युक्तस्तथा न प्रकाशितः। प्रकाशितश्च इतः। त्रतो वक्तरपराधादपि परार्थानुमाने हेतुर्दृष्टान्तो वा । दुष्टः खादपि। न च सादृग्यादसादृग्यादा साध्यप्रतिपित्तरपि तु साधिनियताद्वेतोः। श्रतः साधिनियतो हेतुरत्ययवाक्येन व्यति-रेकवाक्येन च वक्तव्यः। श्रन्यथा गमको नोकः खात्। स तथोको दृष्टान्तेन सिद्धो दर्शयितयः। तसादृष्टान्तो नामाऽन्वययितिरेक-वाक्यार्थप्रदर्शनः। न चेह व्यतिरेकवाक्यं प्रयुक्तम्। त्रतो वैधर्म्य- १५ दृष्टाना दृहासादृश्यभावेन साधक उपन्यम्तः। न च तथा साधको व्यतिरेकविषयत्वेन। स साधको न च तथोपन्यस इति। श्रतोऽप्रदर्शितव्यतिरेको वन्नुरपराधादृष्टः।

विपरीतो व्यतिरेको यसिम्बैधर्म्यदृष्टाके स तथोकः। तसुदा-यद्क्रतकमित्यादि। द्रहान्ययथितिरेकवाक्याभां १० साध्यनियतो हेतुर्द्शयितयः। यदा च साध्यनियतो हेतुर्द्श-यितयस्तदा यतिरेकवाको साधाभावः साधनाभावे नियतो

दर्भयितयः। एवं हि हेतुः साध्यनियतो दर्भितः खात्। यदि तु साधाभावः साधनाभावे नियतो नाख्यायते साधनसत्तायामपि साधाभावः संभाव्येत। तथा च साधनं साध्यनियतं न प्रतीयेत। तसात्माधाभावः साधनाभावे नियतो वक्तयः। विपरीतयतिरेके ५ च साधनाभावः साधाभावे नियत उच्यते। न साधाभावः साधनाभावे। तथा हि। यद्शतकिमिति साधनाभावमनूद्य तिकत्यमिति साध्याभावविधिः । ततोऽयमर्थः । त्रक्ततको नित्य एव। तथा च सत्यक्ततकलं नित्यले साध्याभावे नियतसुक्तं न नित्यतं साधनाभावे। ततो न साध्यनियतं हेतुं व्यतिरेक-१० वाकामा ह । तथा च विपरीतव्यतिरेकोऽपि वनुरपराधादृष्टः।

दृष्टामदोषानुदाद्वत्य दुष्टलिनबन्धनलं दर्शयितुमाह । न श्वीभिरिति। साध्वनियतदेतुप्रदर्शनाय दृष्टान्ता वन्नवाः। एभिस् हेतोः सपच एव सत्तं विपचे च सर्वनासत्त्वमेव यत्सामान्यलचणं तिविश्वयेन न प्रकां दर्पयितुम्। ननु च सामान्यलचणं विप्रेष-१५ निष्ठमेव प्रतिपत्तव्यं न खत एवेत्या इ विश्रेषसचणं वा। यदि विशेषज्ञणं प्रतिपादचितुं शक्येत। स्वादेव सामान्यज्ञणप्रति-पितः। विशेषसचणमेव तु न श्रकामेभिः प्रतिपाद्यितुम्। तसादर्थापचा सामर्थेनेति न तेषां निराकरणं द्रष्टव्यम्। साध्यनियतसाधनप्रतीतय उपानाः। तदसमर्था दुष्टाः खकार्य-१॰ कर्णादिति सामर्थम् । द्वता साधनसुक्रम् ।

दूषणं वन्तमार । दूषणा का द्रष्ट्या । न्यूनतादीनासुन्नि-रचते। न येख्रिक्वंचनं न्यूनतादिवंचनम्। दूषणं विवरीतु-

8 8

मार । ये पूर्वं न्यूनतादयोऽसिद्धविरद्धानैका निका उक्तासेषा-मुद्भावनं यद्यनं तद्वणम् । ननु च न्यूनताद्यो न विपर्थय-साधनास्तत्कथं दूषणमित्या ह। तेन न्यूनतादिवचनेन परेषामि-ष्ट्यासावर्थस्य तस्य सिद्धिर्निस्ययस्यसः प्रतिबन्धासावयः विपर्यय-साधनादेव दूषणं विरुद्धवद्पि तु पर्खाभिप्रेतनिश्चयनिष्धा- ५ निश्चयाभावो भवति। निश्चयविपर्यय द्रायसि विपर्ययसिद्धि-रिति। उना दूषणाभासा इति। दूषणवदाभासना इति दूषणा-भासाः। वे ते जातयः। जातिग्रब्दः सादृग्यवचन उत्तरसद्-जात्युत्तराणीति। उत्तरस्थानप्रयुक्तलादुत्तरसदृगानि जात्युत्तराणि। तदेवोत्तरसादृश्यमुत्तरस्थानप्रयुत्रत्वेन दर्शयितु- १० त्रभूतस्वासत्यस्य दोषस्थोद्गावनानि । उद्गायत एते-रित्युद्भावनानि वचनानि तानि जात्युत्तराणि। जात्या सादृ-खेनोत्तराणि जात्युत्तराणीति।

कतिपयपदवसुव्यास्यया यनायाप्तं कुत्रासममसमिन्दोरंश्वत्यायबिन्दोः। पदमजरमवाण ज्ञानधर्मोत्तरं य-कागद्पक्रतिमाचयापृतिः खामतोऽहम् ॥ समाप्तेयं न्यायिक्दुटीका कतिराचार्यधर्मोत्तरस्य ॥०॥ सहस्रोकं श्लोकानां तथा ग्रतचतुष्ट्यम् । सप्तसप्ततिसंयुक्तं निपुणं परिपिण्डितम् ॥

#### 11.

## न्यायबिन्दः।

NYÁYABINDU.

# न्यायबिन्दुः।

### प्रथमः परिच्छेदः।

सम्यग्ज्ञानपूर्विका सर्वपुरुषार्थिसि इति तद्खु-त्पाद्यते । दिविधं सम्यग्ज्ञानं प्रत्यक्षमनुमानं च । तच प्रत्यक्षं कल्पनापोढमभान्तम् । श्रिभ्णापसंसर्गयोग्य-प्रतिभासप्रतीतिः कल्पना तया रहितम् । तिमिराशु-भ्रमण्नीयानसंक्षेशभाद्यनाहितविश्वमं ज्ञानं प्रत्यक्षम् ।

तचतुर्विधम्। इन्द्रियज्ञानस्वविषयानन्तर्विषय-सद्द्वारिशेन्द्रियज्ञानेन समनन्तरप्रत्ययेन जनितं तत्। मनोविज्ञानं सर्वं चित्तचैत्तानामात्मसंवेदनं भूतार्थ-भावनाप्रवर्षपर्यन्तजं योगिज्ञानं चेति।

तस्य विषयः खलक्षणम्। यस्यार्थस्य मंनिधाना-संनिधानाभ्यां ज्ञानप्रतिभासभेदस्तस्वलक्षणम्। तदेव परमार्थसत्। त्र्रथिकयासामर्थ्यलक्षणत्वादस्तुनः। ज्ञान्यत्मामान्यलक्षणं सो ऽनुमानस्य विषयस्तदेव प्रप्रत्यक्षं ज्ञानं प्रमाणप्रलम्थप्रतीतिरूपत्वात्। अर्थ-सारूप्यमस्य प्रमाणं तद्वशाद्धप्रतीतिसिद्धेरिति॥

प्रथमः परिच्छेदः॥

## दितीयः परिच्छेदः।

श्रुमानं दिधा। खार्षं परार्थं च। तच खार्थं चिरूपाक्षिक्राचदनुमेये ज्ञानं तदनुमानम्। प्रमाणफलव्यवस्थाऽचापि प्रत्यक्षवत्। चैरूप्यं पुनर्लिक्रस्थानुमेये सस्वमेव। सपक्ष एव सत्त्वम्। श्रुमपक्षे चासत्त्वमेव निश्चितम्।

श्रुमेयो ऽच जिज्ञासितिविशेषो धर्मी । साध्यधर्मसामान्येन समानो ऽर्थः सपष्टः । न सपक्षो ऽसपक्षः ।
ततो उन्यस्तिदिरुद्धस्तद्भावश्रेति चिरूपाणि च । चौण्येव
च लिङ्गानि । श्रुपलिधः स्वभाव-कार्ये चेति
तचानुपलिध्ययया न प्रदेशिविशेषे कचिद्वट उपलिधलक्षणप्राप्तस्यानुपल्बेरिति। उपलिध्यलक्षणप्राप्तिरुपलक्षणप्राप्तस्यानुपल्बेरिति। उपलिध्यलक्षणप्राप्तिरुपलक्षणप्राप्तस्यानुपल्बेरिति। उपलिध्यलक्षणप्राप्तिरुपलक्षणप्राप्तस्यानुपल्बेरिति। उपलिध्यलक्षणप्राप्तिरुपलक्षणप्राप्तस्यानुपल्बेरिति। उपलिध्यलक्षणप्राप्तिरुपसम्बन्येषूपल्मभप्रत्ययेषु यत्प्रत्यक्ष एव भवति स स्वभावः।
स्वभावः स्वसत्तामाचभाविनि साध्यधर्मे हेतुः । यथा
दक्षोऽयं शिंशपात्वादिति । कार्ये यथाग्निर्च धूमादिति । अच दौ वस्तुसाधनौ । एकः प्रतिषेधहेतुः ।

स्वभावप्रतिवन्धे हि सत्यर्थो ऽष्टं गमयेत्। तद्प्रति-वहस्य तद्व्यभिचार्नियमाभावात्। स च प्रतिवन्धः साध्येऽर्थे लिक्गस्य वस्तुनस्तादाक्यात्साध्यार्थादुत्पनेश्व। श्रतस्वभावस्यातदुत्पत्तेश्व तचाप्रतिवहस्वभावत्वात्। ते च तादाक्य-तदुत्पत्ती स्वभाव-कार्ययोरेवेति। ताभ्यामेव वस्तुसिहिः। प्रतिषेधिमिहिरपि यथोक्ताया एवानुपल्चेः। सति वस्तुनि तस्या श्रमंभवात्। श्रन्यथा चानुपल्चिल्ध्रणप्राप्तेषु देशकालस्वभावविप्रकृष्टे-ष्वात्मप्रत्यक्षनिष्टत्तेरभावनिश्वयाभावात्। श्रमृत्स्मृति-संस्कारस्यातीतस्य वर्तमानस्य च प्रतिपत्तृप्रत्यक्षस्य निष्टत्तिरभावव्यवहारसाधनी। तस्या एवाभावनिश्व-यात्। सा च प्रयोगभेदादेकादशप्रकारा।

स्वभावानुपलिध्यया। नाच धूम उपलिध्यस्ण-प्राप्तस्यानुपलिधेरिति।

कार्यानुपस्रिधेया। नेहाप्रतिबद्धमामर्थानि धूम-कार्णानि सन्ति धूमाभावात्।

व्यापकानुपलिध्यया। नाच शिंश्रपा दृष्टाभावा-दिति।

स्वभावविरुद्धोपलिध्ययंथा। नाच श्रीतस्पर्शो अने-

विरुष्ठकार्योपलिध्ययया। नाच शीतस्पर्शो धूमा-दिति।

विरुष्टवामोपलिधर्यथा। न भ्रवभावी भूतस्यापि भावस्य विनाशो हेत्वन्तरापेक्षणादिति।

कार्यविरुद्वीपसिध्यया। नेहाप्रतिबद्धसामर्थ्यानि शौतकारणानि सन्यमेरित।

व्यापकिवरहोपलिधर्यथा। नाच तुषारस्पश्री उम्ने-रिति।

कारणानुपलिधर्यथा। नाच धूमोऽग्यभावा-

कारणविरुष्ठोपसिधर्यथा। नास्य रोमहर्षादि-विशेषाः संनिहितदहनविशेषत्वादिति।

कारणिकज्ञकार्योपलिध्ययथा। न रोमहर्षादि-विश्रेषयुक्तपुरुषवानयं प्रदेशो धूमादिति।

इमे सर्वे कार्यानुपलभ्यादयो दशानुपलभ्यिप्रयोगाः स्वभावानुपलब्धी संग्रहमुपयान्ति। पारंपर्येणार्था-न्तरविधिप्रतिषेधाभ्यां प्रयोगभेदे ऽपि प्रयोगदर्शना-भ्यासात्वयमध्येवं व्यवच्छेदप्रतीतिभवतीति स्वार्थे ऽप्यनुमाने ऽस्याः प्रयोगनिदेशः। सर्वन चास्यामभाव-व्यवद्वारसाधन्यामनुपलची येषां स्वभावविष्डा-

दीनामुपलब्या कारणादीनामनुपलब्या च प्रतिषेध उत्तत्तेषामुपलिधलक्षणप्राप्तानामेवोपलिधरनुप-सिध्य वेदितव्या। अन्येषां विरोधकार्यकारण-भावासिन्धः।

विप्रष्ठष्टविषयानुपर्विधः प्रत्यक्षानुमानानिष्टत्ति-लक्ष्णा संश्रयहेतुः प्रमाणनिष्टत्तावप्यर्थाभावासिद्धे-रिति॥

द्रति द्वितीयः परिच्छेदः।

### तृतीयः परिच्छेदः।

uee\_

विरूपिलक्राखानं परार्थानुमानम्। कार्णे कार्यो-पचारात्। तद्दिविधं प्रयोगभेदात्। साधर्म्यवद्वैधर्म्य-वचिति। नानयोर्थतः कश्चिद्वदो ज्यच प्रयोगभेदात्। तच साधर्म्यवद्यद्पचिध्यस्याप्राप्तं सन्नोपचभ्यते सो-ऽसद्व्यवहार्विषयः सिद्धः। यथाऽन्यः कश्चिद्दृष्टः प्राप्रा-विषाणादिनीपसभ्यते च कचित्रदेशविशेष उपस्थि-लक्षणप्राप्तो घट इति तथा स्वभावहेतोः प्रयोगः। यत्मत्तसर्वमिनत्यं यथा घटादिरिति। शुब्रस्य स्वभाव-हेतोः प्रयोगः। यदुत्पत्तिमत्तद्गित्यमिति। खभाव-भूतधर्मभेदेन स्वभावस्य प्रयोगः। यत्कृतकं तदनित्य-मित्युपाधिभेदेन। अपेक्षितपर्व्यापारो हि भावः स्वभावनिष्यत्तौ क्षतक इति। एवं प्रत्ययभेदभेदित्वादयो द्रष्ट्याः। सस्त्यित्तिमान्द्यतको वा शब्द इति पश्-धर्मीपदर्शनं सर्व एते साधनधर्मा यथास्वं प्रमागैः सिन्नसाधनधममानानुबन्ध एव साध्यधमेऽवगन्तव्याः। तत्वभावत्वात्वभावस्य च हेतुत्वात्। वस्तुतस्तयो-स्तादात्यात्तिष्यत्ताविष्यत्रस्य तत्त्वभावत्वाभावादु-

व्यभिचारसंभवाच। कार्यहेतोर्पि प्रयोगः। धूम-स्तवाग्नियँया महानसादावस्ति चेह धूम इति। इहापि सिञ्च एव। कार्यकारणभावे कार्गे साध्ये कार्यहेतु-र्वक्तव्यः। वैधर्म्यवतः प्रयोगो यत्मदुपस्थिसस्ग्राप्तानं तद्पसभ्यत एव। यथा नीसादिविशेषः। न चैविम-होपलिधलक्षणप्राप्तस्य मत उपलिधिर्घरस्येत्यनुपलिध-प्रयोगः। असत्यनित्यत्वे नास्ति सत्त्वमुत्यत्तिमत्त्वं ष्टातकत्वं वा। श्रमंश्र शब्द उत्पत्तिमान्ष्टातको वेति स्वभावहेतोः प्रयोगः। त्रमत्यग्नौ न भवत्येव धूमो ऽच चास्तीति कार्यहेतोः प्रयोगः। साधर्म्येणापि हि प्रयोगे ऽर्थाद्वैधर्म्यगतिरिति। श्रमति तस्मिन्साध्ये न हेतोर-न्वयाभावात्। तथा वैधर्म्येणाप्यन्वयगतिः। श्रमति तिसान्साध्यभावे हेत्वभावस्यासिक्डः। न हि स्वभाव-प्रतिबन्धे सत्येकस्य निष्ठतावपरस्य नियमेन निष्ठतिः। स च डिप्रकारः। सर्वस्य तादात्यसप्तस्यास्तद्त्पत्ति-लक्षणश्रेत्युक्तम्। तेन हि निर्हत्तं कथयता प्रतिबन्धो दर्शनीयः। तसाम्निष्टत्तिवचनमाक्षितप्रतिबन्धोपदर्श-नमेव भवति। यच प्रतिबन्धोपदर्शनं सदेवान्वयवचन-मित्येकेनापि वाक्येनान्वयमुखेन व्यतिरेकमुखेन वा प्रयुक्तेन सपक्षाऽसपक्षयोर्सिक्रस्य सद्मच्यापनं इतं

भवतौति नावश्यवाक्यद्वयप्रयोगः। श्रनुपस्चाविष यत्मदुपलिधलक्षणप्राप्तं तदुपलभ्यत एवेत्युक्ते उनुप-लभ्यमानं तादृशमसदिति प्रतीतेर्न्ययसिन्धिः। द्वयो-रप्यनयोः प्रयोगे जवत्रयं पक्षनिर्देशः। यसात्साधर्म्य-वत्रयोगे ऽपि यदुपलिधलप्तणप्राप्तं सन्तोपलभ्यते सो ऽसद्यवहार्विषयः। नोपसभ्यते चाचोपसिध्यस्यग्-प्राप्तो घट इत्युक्ते सामर्थ्यादेव नेइ घट इति भवति। तथा वैधर्म्यवत्प्रयोगे ऽपि यः सद्व्यवहार्विषय उप-लिधिलक्षणप्राप्तः स उपलभ्यत एव न तथाच ताहशो घट उपलभ्यत इत्युक्ते सामर्थादेव नेह सह्यवहार-विषय इति भवति।

कीहणः पुनः पष्ट इति निदेश्यः। खरूपेगौव खय-मिष्टी निराष्ट्रतः पष्ट इति। खरूपेग्रेति साध्यत्वेनेष्टः। सक्रपेणैवेति साध्यत्वेनेष्टो न साधनत्वेनापि। यथा शब्दस्यानित्यत्वे साध्ये चाक्षुषत्वं हेतुः। शब्दे ऽसिष्ठ-त्वात्साध्यं न पुनस्तदि साध्यत्वेनैवेष्टं साधनत्वेनाष्य-भिधानात्। खयमिति वादिना यस्तदा साधनमाइ। रतेन यद्यपि कचिकास्त्रे स्थितसाधनमाइ। तकास्त-कारेण तस्मिन्धर्मिण्यनेकधर्माभ्यपगमे ऽपि यस्तदा तेन वादिना धर्मः स्वयं साधियतुमिष्टः स एव साध्यो

नेतर इत्युक्तं भवति। इष्ट इति यचार्ये विवादेन मा-धनसुपन्यस्तं तस्य सिश्विमिच्छता सो उनुक्रो ऽपि वच-नेन साध्यस्तद्धिकर्णत्वाद्विवादस्य। यथा परार्था-श्वष्ट्राद्यः संघातत्वाच्छयनासनाद्यक्रवदिति। श्रवा-त्मार्था इत्यनुक्तावप्यात्मार्थताऽनेनोक्तमाचमेव साध्य-मित्युक्तं भवति। श्रनिराष्ट्रत इति। एतस्रक्षस्णयोगे ऽपि यः साधियतुमिष्टो ऽप्यर्थः प्रत्यक्षानुमानप्रतीति-खवचनैर्निराक्रियते न स पक्ष इति प्रदर्शनायें तप प्रत्यक्षनिराक्ततो यथा श्रश्रावणः शब्द इति। श्रनु-माननिराष्ट्रतो यथा नित्यः शब्द इति। प्रतीति-निराष्ट्रतो यथा श्रचन्द्रः श्रशीति। खवचननिराष्ट्रतो यथा नानुमानं प्रमाणम्। इति चत्वारः पक्षाभासा निराष्ट्रता भवन्ति। सिश्चस्यासिश्चस्यापि साधन-त्वेनाभिमतस्य स्वयं वादिना तदा साधियतुमनिष्ट-स्योक्तमाचस्य निराष्ट्रतस्य च विपर्ययेग साध्यस्तेनैव स्वरूपेणाभिमतो वादिन दृष्टो निराष्ट्रतः पक्ष दृति पक्षस्णमवद्यं दर्शितं भवति। चिरूपिसङ्गास्यानं ् परार्थानुमानमित्युक्तम्।

तच चयाणां रूपाणामेकस्यापि रूपस्यानुक्ती साध-नाभास उन्नावप्यसिन्धी संदेष्ठे वा प्रतिपाद्यप्रति-

पादकयोरेकस्य रूपस्य धर्मिसंबन्धस्यासिडी संदेहे चासिष्ठो हेत्वाभासः। यथा ऋनित्यः शब्द इति साध्ये चाक्षुषत्वमुभयासिश्वम्। चेतनास्तरव इति साध्ये सर्व-त्वगपहर्गे मर्गं प्रतिवाद्यसिष्ठं विज्ञानेन्द्रियायु-निरोधलक्षणस्य मरणस्यानेनाभ्यपगमात्तस्य च तरुष-संभवात्। ऋचेतनाः सुखादय इति साध्य उत्पत्ति-मस्वमनित्यं वा सांख्यस्य स्वयं वादिनो ऽसिन्नम्। तथा खयं तदाश्रयणस्य वा संदेहे ऽसिहः। यथा बाष्पादिभावेन संदिद्यमानो भूतसंघातो अग्निसिड्डा-वुपदिश्यमानः संदिग्धासिङः। यथेच निकुच्चे मयूरः केकायितादिति तदापातदेशविभ्रमे। धर्म्यसिज्ञा-वप्यसिद्धो यथा सर्वगत त्रात्मेति साध्ये सर्वचोपसभ-मानगुणत्वम्। तथैकस्य रूपस्यासपश्चे सत्त्वस्यासिद्या-वनैकान्तिको हेत्वाभासः। यथा शब्दस्यानित्यत्वा-दिने धर्में साध्ये प्रमेयत्वादिको धर्मः सपश्च-विपश्चयोः। सर्वचैकदेशे वा वर्तमानस्तथास्यैव रूपस्य संदेष्ठे उप्यनेकान्तिक एव। यथा सर्वज्ञः कश्चिद्विविश्वतः पुरुषो रागादिमान वेति साध्ये वक्नुत्वादिको धर्मः संदिग्धविपक्षव्याष्ट्रिताः। सर्वचैकदेशे वा सर्वज्ञो वक्ता नोपलभ्यत इति। एवंप्रकारस्यानुपलभस्या-

दृश्यात्मविषयत्वेन संदेष्ठे हेतुत्वात्। श्रमवंत्र-विपर्ययाद्वतृत्वादेर्वाष्ट्रितः संदिग्धा। वक्नृत्व-सर्वज्ञ-त्वयोर्विरोधाभावाच। यः सर्वज्ञः स वक्ता न भवती-त्यदर्शने ऽपि व्यतिरेको न सिध्यति। संदेशाहिविधो हि पदार्थानां विरोधः। ऋविकलकारणस्य भवतो-उन्यभावः। अभावादिरोधगतिः। शौतोष्णस्पर्शवत्। परस्परपरिचारित्थतसञ्चलया वा भाववत्। स च दिविधी ऽपि विरोधी वक्नृत्व-सर्वज्ञत्वयोर्न संभवति। न चाविरु इविधेर्नुपल्यावप्यभावगतिः। रागादीनां वचनादेश्व कार्य्यकार्णभावासिष्ठः। श्रर्थान्तरस्य वा कार्ण्य निष्नी न वचनादेनिष्किति मंदिग्ध-व्यतिरेको उनैकान्तिको वचनादिः। इयो रूपयो-र्विपर्य्ययसिद्धी विरुद्धः। कयोर्द्धयोः सपक्षे सम्बस्य सपक्षे चासच्चस्य यथा कतकत्वं प्रयत्नानन्तरीयकत्वं च नित्यत्वे साध्ये विरुद्धो हेत्वाभासः। श्रनयोः सपक्षे उसम्बमस-पश्चे च सन्वमिति विपर्ययसिन्धिः। एतौ च साध्यविप-र्ययसाधनादिरहो। तच च तृतीयो ऽपौष्टविधातलदि-रुषः। यथा परार्थाश्वसुरादयः मंघातत्वा खयनाश्रना-यक्गवदिति। तदिष्टासंहतपारार्थ्यविपर्थयसाधना-हिरुद्धः स द्रष्ट कस्मान्त्रोत्तः। त्रनयोरेवान्तर्भावात्। न

ह्ययमाभ्यां साध्यविपर्ययसाधनत्वेन भिद्यते। न हीष्टो-क्तयोः साध्यत्वेन कश्चिदिशेष इति दयो रूपयोरेकस्या-सिद्वावपरस्य च संदेहे ऽनैकान्तिकः। यथा वीतरागः कश्चित्मर्वज्ञो वा वक्नृत्वादिति। व्यतिरेको ऽचासिष्ठः। संदिग्धो ऽन्वयः। सर्वज्ञ-वीतरागयोर्विप्रकर्षाद्वचनादे-स्तच सत्त्वमसत्त्वं वा संदिग्धमनयोरेव द्वयो रूपयो संदेहे जीकान्तिकः। सात्मकं जीवच्छरीरं प्राणादि-मखादिति। न हि सात्मकनिरात्मकाभ्यामम्यो राश्रि-रस्ति। यच प्राणादिर्वर्तते। श्रात्मनो हत्ति-व्यवच्छेदाभ्यां सर्वसंयद्वात्। नाष्यनयोरेकच दित्त-निश्वयः। सात्मकत्वेन निरात्मकत्वेन वा प्रसिन्धे प्राणादेरसिष्डिः। तसाज्जीवच्छरीरसंबन्धी प्राणादिः सात्मकादनात्मकाच सर्वसाद्यादत्तत्वेनासिन्धः। ताभ्यां न व्यतिरिच्यते न तचा उन्वेति। एकात्मन्यप्यसिद्धेः। नापि सात्मकान्त्रितासकाच तस्यान्वयव्यतिरेकयोरभाव-निश्वयः। एकाभावनिश्वयस्यापराभावनान्तरीयक-त्वात्। अन्वयव्यतिरेकयोरन्योन्यव्यवच्छेदरूपत्वात्। श्रत एवान्वयव्यतिरेकयोः संदेषादनैकान्तिकः साध्ये-तर्योरतो निश्वयाभावात्। एवं चयाणां रूपाणा-मेकैक्स दयोईयोर्वा रूपयोर्तिडी संदेष्ठे च यथा-

यागमसिडविर्डानैकान्तिकास्त्रयो हेत्वाभासाः। वि-रुबाव्यभिचार्यपि संश्यहेतुरुक्तः। स दृष्ट कस्माक्रोक्तो उनुमानविषये उसंभवात्। न हि संभवो उस्ति कार्य-स्वभावयारुत्तलक्षणयार्नुपलभस्यच विरुष्ठतायाः। न चान्यो ऽव्यभिचारौ। तसादवस्तुदर्शनबसप्रवस्ताग-माश्रयमनुमानमाश्रित्य तदर्थविचारेषु विरुष्ठाव्यभि-चारौ साधनदेष उक्तः। शास्त्रकाराणामर्थेषु भान्या विपरीतस्य स्वभावोपसं इारसंभवात्। न ह्यस्य संभवो यथावस्थितवस्तुस्थितिष्ठात्मकार्येषूपसभेषु। तचोदाष्ठ-रणं यत्मर्वदेशावस्थितैः स्वसंबिधिभः मंबध्यते तत्मर्व-गतं यथाकाश्रमभिमंबध्यते सर्वदेशावस्थितैः खसंबन्धि-भिर्युगपत्मामान्यमिति। तत्मंबन्धिस्वभावमाचानु-बन्धिनी तद्देशसंनिहितस्वभावता। नहियो यच नास्ति स तद्देशमात्मना व्याप्नोतीति स्वभावहेतुप्रयोगः। दितीयो ऽपि प्रयोगा यद्पलिधलक्षणप्राप्तं सन्नोपल-भ्यते न तत्तवास्ति। तद्यथा। कविद्विद्यमानी घटो नीपलभ्यते चोपलब्धिलक्षणप्राप्तं सामान्यं व्यक्त्यन्त-रालेषिति। अयमनुपलभाप्रयोगः खभावश्र परस्पर-विरुद्धार्थसाधनादेवच संश्रयं जनयतः। चिरूपो हेतु-रुक्तः। तावतैवार्धप्रतीतिरिति न पृथग्दृष्टान्तो नाम

साधनावयवः कश्चित्। तेनास्य सप्तरणं पृथगुच्यते गता-र्थत्वात्। हेतोः सपक्ष एव सत्त्वमसपक्षाच सर्वतो व्यादत्त-रूपमुक्तमभेदेन पुनर्विश्रेषेण कार्यस्वभावयोर्जना तनाचानुबन्धी दर्शनीयावुक्ती। तच्च दर्शयता यच धूम-स्तवाग्निर्सत्यग्नौ न कचित्रमो यथा महानसेतर्योः। यच क्रतकत्वं तचानित्यत्वमनित्यत्वाभावे क्रतकत्वा-संभवो यथा घटाकाशयोरिति दर्शनीयम्। न ह्यन्यथा सपक्षविपक्षयोः सदमन्वे यथान्तप्रकारे श्रक्ये दर्श-यितुम्। तत्कार्यतानियमः कार्यसिङ्गस्य स्वभाव-लिक्स्यच स्वभावेन व्याप्तिः। ऋसिंखार्थे दिशिते दिशित एव दृष्टान्तो भवति। एतावन्माचरूपत्वाक्तस्येति। एतेनैव दृष्टान्तदोषा ऋपि निर्स्ता भवन्ति। यथा नित्यः शब्दो अमूर्तत्वात्। कर्मवत्यरमाणुवद्वटवदिति। साध्यसाधनधर्मीभयविकलास्तया संदिग्धसाध्यधर्मा-दयश्व यथा रागादिमानयं वचनाद्रथ्यापुरुषवत्। मर्णधर्मीऽयं पुरुषा रागादिमस्वाद्रथ्यापुरुषवत्। श्रमर्वज्ञीऽयं रागादिमचाद्रथ्यापुरुषवदिति। श्रन-न्वयो प्रदर्शितान्वयस यया यो वक्ता स रागादि-मानिष्टपुरुषवत्। श्रनित्यः श्रन्दः क्रतकत्वाद्वटवदिति। तथा विपरीतान्वयो यदनित्यं तत्कृतकिमिति साधर्म्येण

वैधर्म्येणापि पर्माणुवत्वर्मवदाकाश्रवदिति साध्याद्य-व्यतिरेकिणः। तथा संदिग्धसाध्यव्यतिरेकादयो यथा सर्वज्ञाः कपिलादयोऽनाप्ता वा। ऋविद्यमानसर्वज्ञ-ताप्तता चिक्नभूतप्रमाणाति शयशासनत्वादिति। श्रव वैधम्योदाहरणं यः सर्वज्ञ आतो वा स ज्योतिर्ज्ञाना-दिवमुपदिष्टवान्। तद्यया ऋषभवर्धमानादिरिति। तचासर्वज्ञातानाप्ततयोः साध्यधर्मयोः संदिग्धो व्यति-रेकः। संदिग्धसाधनव्यतिरेको यथा न नयौविदा ब्राह्मणेन ग्राह्मवचनः कश्चित्पुरुषे। रागादिमचा-दिति। श्रव वैधर्म्योदाहर्गां ये याह्यवचना न ते रागादिमन्तस्तद्यथा गीतमादयो धर्मशास्त्राणां प्रणे-तार् द्रित। गैातमादिभ्यो रागादिमस्वस्य माधन-धर्मस्य व्यावित्तः । संदिग्धासंदिग्धाभयव्यतिरेका -यथा। अवीतरागाः कपिसादयः परिग्रहाग्रहयोगा-दिति। अच वैधर्म्येणोदाइरणं यो वीतरागा न तस्य परिग्रहाग्रहो यथा ऋषभादेरिति। ऋषभादेरवीत-रागत्वपरित्रहाग्रहयोगयोः साध्यसाधनधर्मयोः संदिग्धा व्यतिरेकः। अव्यतिरेको यथा अवीतरागा वकृत्वात्। वैधम्योदाइर्णं यच वीतरागत्वं नास्ति स वक्ता। यथोपलखण्ड इति। यखण्यपलखण्डाद्भयं

व्याष्ट्रतया सर्वो वीतरागा न वन्नेति व्याया व्यति-रेकासिश्वरव्यतिरेकः। अप्रदर्शितव्यतिरेको यथा श्रनित्यः शब्दः शतकत्वादाकाशवदिति। वैधर्म्येणापि विपरीतव्यतिरेको यथा यदक्षतकं तन्त्रियं भवतीति। न होभिर्दृष्टान्ताभासैहेंतोः सामान्यसप्त्रगं सपक्ष एव सखं विपश्चे च सर्वचासखमेव निश्चयेन शक्यं दर्शयितुं विश्रेषसप्त्रणं वा। तदर्शापन्यैषां निरासो वेदितवाः। दूषणा न्यूनतायुक्तिः। ये पूर्वं न्यूनताद्यः साधन-दोषा उक्तास्तेषामुद्भावनं दूषणं तेन परेष्टार्थसिडि-प्रतिबन्धात्। दूषणाभासास्तु जातयः। अनुभूत-दोषाद्भावनानि जात्युत्तराणीति।

> द्रित तृतीयः परिच्छेदः समाप्तः । न्यायबिन्दुः समाप्तः॥

#### CRITICAL NOTE.

p. 1, B prefixes चों नमः सर्वज्ञाय. 1. 5, B सम्याज्ञानपूर्विक-व्यादिना. 1. 6, B omits चेति. 1. 7, खाभिधेय॰. B धाभिधेय॰. 1. 8, धातस्त्रज्ञ निरून्यते : this was printed from conjecture, A omitting न ; B has the न. 1. 8, B धाभिधेये तु निःप्रयो-जने तत्र्वत्पत्त्रये. 1. 12, तत्र्वतिपत्त्र्ययें, B तत्र्वतिपत्त्रये.

p. 2, 1. 6, उपायो ख्रायादमस्य, B उपयोग्यादमस्य. 1. 7, B वास्यं. 1. 8, B सामधं.—एकं तु वदत्; these letters are very indistinct in A; B confirms the conjectural text. 1. 10, read प्रयोजनपदं with B. 1. 12, B. ततस्य. 1. 14, B ख्रायाद्यमानानां. 1. 16, B omits इदं. 1. 20, B omits अपि. 1. 23, write ॰ प्रदेश.

p. 3, 1. 2, put the stop after प्रेस्तावतां. 1. 3, बार्ग्य-संग्रयः, B adds व्यपि. 1. 4, B व्याखात्यां.—B कीडार्ग्यः. 1. 9, B ज्वर्ष्टतस्तकः. 1. 10, ब्यतो वा प्रकरणात्; this was printed from conjecture; A seems to read ब्यतोऽन्यप्रकर्णात्; B has भावाप्रकरणात् (sic). 1. 11, संभाखेत; B adds the numeral 5; so also with the preceding 4 cases. 1. 13, ब्याभियादिष्; B adds क्तीष् (sic), apparently for ब्रह्मेश.—B omits त. 1. 15, B ब्याभिसंवादसंज्ञानं (sic). 1. 17, प्रदिश्वतम्यं, B prefixes ब्यं. 1. 21, विज्ञानं, B ज्ञानं. 1. 21, B omits ज.

p. 4, l. 1, बात एव; B adds च. l. 3, तचैवार्घ, B तचैव चार्घ. l. 5, प्रवृत्तिविधयी॰, B प्रवृत्तिविधयः. l. 9, लिक्संबन्धं; read लिक्कः संबद्धं with B; A लिंगसंवंवं (sic). l. 10, नियतस्य, B नियत॰. l. 11, ब्यादर्भयत्, B उपदर्भयत्. l. 12, प्रदिर्भितः, B दिर्भिः l. 18, B writes ब्यव्यंतिवपरीतभावाभादानि (sic). l. 19, B omits, व्यर्थनियासमर्थ. l. 20, तदेव, B adds तेन. l. 22, व्यर्थीधगमात्मकं; B writes व्यर्थविजियासमर्थवस्विधगमात्मकलं.

p. 5, 1. 3, •संसर्गः, write संसर्गः; A संसर्गः (sic); B संसर्गः (sic).—ब्यन्याकारवद्यत्, B ब्यन्याकारवद्यत्, l. 5, कुम्बिका॰, (A कुंविका), B., l. 9, नन, B adds च. l. 13, तदेव, B adds तेन. l. 16, कारणभन्दोपादाने was printed from conjecture, A having •भन्दापादाने; it is now confirmed by B. l. 17, मन्यते; B writes गम्यत (sic). l. 18, तयो:; B adds मध्ये. l. 21, व्यर्धिकयानिर्भासे. B व्यर्धिकयानिर्भासात्. l. 22, प्रवृक्तिः; read प्राप्तः with B.

p. 6, l. 2, जाने, B जाते.—वार्षे जाते, read व्यर्थिनः with B; the reading in A cannot be made out. l. 7, उपेक्षणीयः; B adds वार्ष. l. 11, B omits इति. l. 13, रक्तो न; B adds च. l. 15, ॰ निवन्धनेवेति; B omits एव. l. 21, ॰ तिक्रिं, B ॰ तिक्रेः l. 22, यावद्भ्यात्, B writes यावद्भ्या (sie) या काचित्यवयः—सम्यज्ञान॰, B सा सम्यज्ञान॰.

p. 7, l. 1, B omits सा. l. 3, तहात्पाद्यते, B तत्प्याद्यान हात्पाद्यते. l. 6, B omits ख्रात्पाद्यते. l. 8, हो विधी, B हे विधे. l. 9, हे, B adds एव. l. 10, ख्रात्मभेदे, B भेदे. l. 11, सक्रव-ख्राव्याय was printed from conjecture, the fourth and fifth aksharas having been destroyed; it is con-

firmed by B. 1. 13, अप्रशित; B adds तु. 1. 15, दिनधं: read दैनिधं with A and B. 1. 19, अवाश्वितवेन was printed from conjecture, A having अवद्याश्वितवेन; it is confirmed by B. 1. 20, बद्यते, B बभ्यते. 1. 22. • जानं. B • विज्ञानं.

p. 8, 1. 7, ग्रष्टीते, B ग्रष्टीतः. 1. 13, एकदेशः, B ग्रक्टशःनिर्देशः. 1. 14, प्रवद्यं, B प्रवद्यतः—B omits च. 1. 15,
तत्वाल्पनापाढाभान्ततः. B तत्वाल्पनापाढभान्ततः. 1. 19, तिद्रं,
B प्रसिद्धं.— B writes तदनकल्पनाः. 1. 22, वर्षक्रयाद्यमं, B adds च.

p. 9, 1. 1, अर्थाक्षकं, write वर्णाक्षकं with A and B. 1. 2, निराकरणाणे, B निरासाणे; cf. below. 1. 13.—तु, B च. 1. 14, विप्रतिपत्तिनिरासाणे; B adds (विप्रपत्तिनिरासाणे) तथाऽम्यान्त्रयहणेनाप्यनुमाने निवर्त्तिते कल्पनापाठ्यहणं विप्रतिपत्तिनिरासाणेम्. 1. 15, खप्रतिभासे ऽनणे ऽध्यवसायेन, B खप्रतिभासो (? खप्रतिभासे) चे चीध्यावसायेन.

р. 10, 1. 2, व्यभिकायते, В व्यभिक्यते; A's reading is also corrected to this.—व्यभिकापेन संसर्गः, B adds व्यभिकाप-संसर्गः, l. 4, प्रीलगं, write मीलगं with A and B.—व्यभिष्या-भिष्यानयोः, B व्यभिष्यानाभिष्ययोः, l. 5, संगिवद्यो, B निवद्यो, l. 6, व्यभिष्याभासः, B व्यभिष्याकारभासः, l. 7, व्यभिकापेन, B व्यभिकापः, l. 8, B omits भवति, l. 10, व्यंद्रद्धाभासा, B व्यंद्रद्धप्रभासा (? व्यंद्रद्धप्रतिभासा), l. 11, संप्रद्योत, B संप्रद्याते. l. 12, व्याभासा, B प्रतिभासा.—तद्ष्वर्णातस्य, B adds वालकस्य, l. 15, योग्यताः, B योग्यतः, l. 16, व्यतिभासतं, B प्रतिभासते.
р. 11, l. 5, संगिष्टितमात्रः, B संगिष्टितार्थमात्रः, l. 12,

स्रोत्रज्ञानं, B स्रोत्रज्ञानं.—प्रव्यसन्त्रज्ञायादि, B omits प्रव्य.— प्रव्यसन्त्रणं, B प्रव्ये सनद्यां च. l. 18, ज्ञानं, B ज्ञानं as in l, 12. l. 22, परेण, B adds स्त्रेण (MS. सूत्रेण).

р. 12, 1. 3, विभम॰, В भम॰. 1. 4, मन्दं, В adds हि.— भग्यमाणे, В आन्यमाणे. 1. 5, विभम॰, А भम॰. 1. 9, ज्वित्तिकः, В ज्वितिरूपं.—В खाध्यात्मिकं भ्रांतिकारणं. 1. 11, इन्द्रियभान्य-योगात्, В omits इन्द्रिय. 1. 14, В omits हि.—खलातादी, В खलाते. 1. 17, तैः, В एतैः.—तथाविधं, В तत्तथाविधं; तत् is also supplied in margin of A. 1. 20, निराकरणाधं, В • निरासाधं. 1. 22, मानसप्रविद्यो, В मानसे च प्रविद्यो.

p. 13, 1. 2, • ज्ञानस्य, B • विज्ञानस्य.— खन्तरमस्येति, B adds खनन्तरः. l. 9, विषयविज्ञानाभ्यां हि मनोविज्ञानं, B विषयविज्ञानाभ्यां मनोविज्ञानाभ्यां मनोविज्ञानं &c.— तदनयोर्न परस्परसञ्च-कारित्वं, B तदनयोः परस्परस्य सञ्चलारित्वं. l. 12, B omits ज्ञातं.—B omits second खसी. l. 15, प्रत्यज्ञमित्वृत्तं, A प्रत्यृत्तं, corrected into प्रत्यज्ञमित्वृत्तं.—B omits इति. l. 22, विज्ञानस्य, B ज्ञानस्य.

p. 14, l. 4, B has the pratika सर्विचित्तादि. l. 11, वर्त्तुं प्राक्षं, B प्राक्षं वर्त्तुं. l. 12, सातरूपेग, B सातानुरूपेग. l. 13, साता-दिरूपः, B सतरूपः.—स्यात्, B adds तदा. l. 17, ज्ञानानुभवः —तज्ञ ज्ञानरूपं वेदनं. B तत्वज्ञानस्रूप्यवेदनं. l. 21, भावनायाः, B भावनयो ( sic ).— ज्ञानासस्य, B अवभासस्य.

p. 15, 1. 1, गितः, B गमनं. 1. 12, B omits वर्षः 1. 13, व्यक्तटाभलात्, B adds एव च. 1. 16, परिसमाध्यक्षः, B परिसमाप्ति-वर्षः 1. 18, चतुर्विधः, B चतुर्विधस्य. 1. 21, प्रमावस्य विषयः, B विषयः प्रमावस्य

- p. 16, 1. 4, व्यनघध्यवसायेन, read व्यर्धध्यवसायेन with B. l. 12, ज्ञानस्य, B ज्ञान॰. l. 13, सन्, read स with B. l. 20, न च, B. स एव च,
- p. 17, l. 11, B has the pratika खन्यदिखादि....तत्सामान्य-लक्षां, B तस्मात्सामान्यलक्षां. l. 18, the clause ततस्तत्सामान्य-लक्षां is omitted in A, but is supplied in the margin: B ततस्त्रसामान्यलक्षां.
- p. 18, 1. 9, अर्थात्, B प्राथादर्थात्. 1. 13, अर्थदर्शन । B अर्थ-प्रदर्शन । 1. 16, B repeats यद before सादृश्य. 1. 17, जानं, B विज्ञानं. 1. 18, तच सादृश्यं, B तच सारूप्यं सादृश्यं.
- p. 19, 1. 2, तिस्राद्धेः, B ततः सिद्धेः. 1. 5, विज्ञानं, B ज्ञानं. 1. 12, ज्ञानस्य, B adds इति.
- p. 20, l. 3, ॰ रूपलं, read रूपं with B. l. 5, व्यवस्थाप्यमाने, B स्ववस्थाप्यमाने. l. 8, दर्भनं, B व्यदर्भनं ( ॰ त्वेनादर्भनं ). l. 9, B omits तु. l. 11, व्यवस्थन्ति, B अध्यवस्थन्ति. The colophon in B is इति व्याचार्यधर्मोत्तरविर्णितायां न्यायविन्द्रीकायां प्रवाक्षपरिक्ट्रेद; प्रथमः; A adds to colophon the words मङ्गलमन्तु.
- p. 21, l. खाख्यातुं, B खाख्यातुकामः l. 7, विर्देशाक्षमेव, A. विर्देशाक्षमेव.
- p. 22, 1. 2, B has the pratika प्रमाणप्रतिति. 1. 3, प्रवाध-वायव्यक्त इव, MSS. प्रवाक्त इव प्रवाक्तवत्; it was perhaps unnecessary to make the correction. 1. 8, B omits व्यव्य. 1. 14, A omits तद. 1. 20, A omits वर्ष; it is supplied in margin.
- p. 23, 1. 2, निरसं, B निविद्यं. l. 3, पर्योक्षदेशासिद्धः, B adds निरसो हेतुः. l. 7, कुर्यात्, B ब्रुयात्. l. 11, साधारसानिकान्तिकः,

B adds बानिकः ग्रन्थः प्रमेयतात्. 1. 12, सपद्मकापिसत्ताकस्य so B; A writes सपद्मऽव्यापिसत्ताकस्य with what looks like a correction of सपद्म into सपद्मा. 1. 14. तु, A दि. 1. 15, निश्चतवचनेन, A निश्चयवचनेन. 1. 19, निश्चसः, B adds नित्धः ग्रन्थः स्नतकत्वात् खवत्, compare 1. 11, above various reading. 1. 22, बासत्त्ववचनात्, B बासत्त्वग्रन्थात्.

p. 24, 1.2, B omits आपि. 1. 6, तदुखते, B उचते. 1. 7, दयो-रप्यपादानम्, B omits आपि. 1. 8, आनियमे, B आनियते. 1. 9, स हेत्रिति, A omits स; it is supplied in the margin. 1.13, प्रथोक्तथः, A कर्तथः. 1.22, स सपद्धः; A omits स.

p. 25, 1. 1, सम्रब्दादेग्रः, A ग्रब्दादेग्रः corrected in the margin to सम्बद्धादेग्रः.—सामान्यं, B साम्यं. l. 8, तेन च, B omits च.—तदिवद्धातं, B च विवद्धातं.

p. 26, l. 1, उपलब्धिक्विन्। तस्या लक्ष्यां जिनका सामग्री, A उपलब्धिकानं तस्य लक्ष्यां। जिनका सामग्री. l. 10, कथ्यते, B गम्यते. l. 13, दृश्यं, B दृश्यत्वं. l. 14, घटविदिक्तः, B घटादि-विक्तः. l. 16, वस्तु न निश्चितं तञ्ज्ञानं च, B वस्तु तञ्ज्ञानं चा (sic) न निश्चतं. l. 19, ततो दृश्यघटरिक्तः, B तादृश्यघट-रिक्तः.

p. 27, l. 13, व्यवस्थ संविधिताय हुछं प्रस्तः सः, so A, writing व्यावस्थ for व्यवस्थ, and संविधिता, corrected into संविधिताय in the margin; B व्यवस्थ सिद्धारिता यद्षुं प्रस्ताः (sic) स. l. 17, प्राच्यो हुछं प्रस्थो; B omits the numbers in this para. l. 19, सभावसुदा हुनुमा ह, B adds सभावे व्यादि. l. 20, साध्यस्थिव सभावः, B साध्यस्थ भावः.

p. 18, l. 1, A omits स. l. 4, श्रिश्रप., A writes सिंसप in

the first place and शिशाप in the second; so also in the next line प्रमुर्शिसपे, but व्यविदिविश्रापा । 1. 6. यदा, B यथा. — उपादश्रे, B उपदश्रे. 1. 7, वक्तव्यवद्यारितिस्तं, B वक्तव्यवद्यारस्य निमित्तं. 1. 8, श्रिंग्रपां पश्यित, B पश्यित श्रिंग्रपां.—व्यवद्यं, A व्यव्यत्यं. 1. 9, B puts the stop after स मूडः. 1. 12, व्यक्तिति. A विद्यिति. 1. 13, प्रत्यक्तानुपलम्भनिनन्धनः, B प्रत्यक्तानुपलंभः निनंधनः 1. 15, व्यव्यतं, A यक्तं. 1. 17. व्यवित एष्, B व्यवित व्यव. 1. 18, B omits साधनो. 1. 19, B omits the first व्यभावः.

p. 29, l. 1, परस्पर॰, B परस्परं. l. 3. हेतवः, B adds आप. l. 8, कार्गो, B कारगं॰. l. 15, ॰ अभावः, B ॰ अभावात्. l. 16, अप्रतिबद्धः, B अप्रतिबंधः. l. 18, न प्रतिबद्धाः; B omits न. — अप्रतिबद्धः, B अप्रतिबंधः. l. 23, अविनाभाविनश्चयः, B अविनाभावि-त्विश्वयः.

p. 30, 1. 3, जा. B कः. l. 13. लिक्स्येवाच, B लिंगस्य न वस्तुन इत्याच. l. 14, Bomits व्यर्थ व्यात्मा. l. 15, तादात्व्यं, B adds तत्वभावत्वं.l. 16, तन्न, Bतत्तन्न. l. 19, निश्चयापेन्त एव, B निश्चयापेन्त्रया एवं. 1. 20, व्यपेन्तः, B व्यपेन्तया. l. 23, लिक्स्य, B adds स्थात्.

p. 32, l. 3, एकैकस्य, B एकस्य. l. 6, खभावविशेषविप्रश्रद्धाः, B खभावविशेषविप्रश्रद्धाः, B खभावविशेषविप्रश्रद्धाः, l. 14, खभूदेति, B खभूदेत्यादि. l. 17, एकजान-संसर्गिण, B adds भूतते. l. 18, दृग्यतया, B दृश्यमानतया. l. 19, •ससगी, B •संसर्गात्. l. 20, समग्र•, B समय•.

p. 33, 1. 6, B omits तु. l. 13, B omits त. l. 20, A and B omit first त; it is supplied in the margin in A.

p. 34, 1. 2, B omits इति.—स्मटं, A म्मटः. 1. 5, बागुप-जप्यमानत्वात्, A बागुपलभ्यमानत्वात्. 1. 8. निःग्रहागमनागमन॰, B निःग्रंकागमागम॰. 1. 10, तदेवमेतस्य, Bतदेव तस्य.—॰व्यवचारस्य, A व्यवद्वार. 1. 18, A omits व्यभावं. 1. 19, व्यक्ततं करोति. 1. 21, प्रवर्तिनी, so B; A apparently reads प्रवर्त्तनमुपल., which has been corrected into प्रवर्त्तनगुपल. (sic).

р. 35, 1. 5, एकादम प्रकाश व्यखा इत्येकादमप्रकाश, B एकादम-प्रकाश एकादम प्रकाश व्यख्य इत्येकादमप्रकाश. 1. 9, •भेदात्, A •भेदः . 1. 21, धवलग्रहर, B धवलग्रहस्य.

p. 36, l. 3, B omits च. 1. 4, A तद्भृष्टांगणदेशेन भ (sic) विज्ञना, B तद्भृष्टांगणस्थेन च. — तद्देशः, B seems to write तावृशः. l. 7, वृश्यमानावृश्यमानाकाश्चरेशावयवः, A वृश्यमानाकाश्चरे (sic) देशावयवः. l. 17, शिंशापात्वस्य, B शिंशापात्व. l. 21, न यः. B यो न.

p. 37, l. 2, तावृषो, A तावृषा . l. 4, प्रतिषेध्यस्य, A प्रतिषेध्य . —B omits यथेति. l. 5, A omits इति, writing, however, न प्रौतस्पर्ध (sic). l. 7, वृष्ये, A वृष्यो, B वृष्ये तु. l. 8, दूरस्थलात्, B दूरलात्. l. 13. विषद्ध , A विरोध . l. 14, तत्र, A यत्र. l. 16, विद्यासमुमिमीते, A विद्यासमुमीयते. l. 17, सर्वापवरक , B. सर्वोपवरक . l. 20, भवतीति, B omits इति.

p. 38, l. 1, जनगत्, B जनकात्. l. 2, विनश्वरः। तस्य, A विनश्वरस्य. l. 3, नामाध्रव॰, B नाध्रव॰. l. 4, रञ्जगदि॰, B रजकादि॰. l. 7,
B omits च. l. 10, दृश्यतया, A तया. l. 11, यत एवं, A य एवं.
l. 13, दृश्यमानात्मतः, B दृश्यमानात्मकः l. 15, यदि दृश्यघटात्मतः,
B यदैव दृश्यघटात्मकः — दृश्यात्मतः म्, B दृश्यात्मतः म्, l. 16, यद्यं,
B adds घटः. l. 20, प्रतिषेधः. B निषेधः.

p. 39, l. 3, म तानि सन्तीति, B तानि न संती (sic). l. 10, वहः, B बागः, l. 13, तथा, B तथा च. l. 14, B omits च. l. 17, विश्विष्ट, B विश्विष्ट. l. 20, वृश्वं न भवति, B बावृश्वं भवति.

- p. 40, l. l, Bomits तत्र. दृश्यः, B दृश्यते. l. 2, प्रतिषेध्यते, B प्रतिषिध्यते. ज्वलितः, B प्रज्वलितः l. 3, इन्धन, B वन. l. 8, विशिष्यन्ते, B विशेष्यंते; so also in l. 10. B omits तत्. l. 18, A भाव (sic), B भावं. l. 21, देशः, B प्रदेशः. l. 23, B omits रोमचर्षादिविश्रेषयुक्तं.
- p.41, l. 1, ॰ विशेषयुक्त ॰, B ॰ विशेषगुगायुक्त ॰. 1. 2, रोमचर्षादि॰, B रोमचर्ष ॰. l. 5, तत्र, A यत्र. l. 7, तिसान्देशे, B तदेशे. l. 8, धूममात्रेण तु, A omits तु. l. 10, B omits विशेष; A omits न. l. 13, ॰ प्रयोगान्ताः, A प्रयोक्तांन (sic), B प्रकांता. l. 16, सत्याच, A त्याच (sic).—B omits सति; cf. next line. l. 19, दश्रयच णात्त्वाचरण ॰, B दश्रयच्योदाचरण ॰.
- p. 42, 1. 3, व्यर्थन्तरविधीत्यादि, MSS. व्यर्थातरविधीति.—प्रति-विध्यादर्थादर्थान्तरस्य, B प्रतिविध्यादर्थातरस्य. 1. 11, प्रयोगभेदेन भेदः. 1. 12, प्रव्यव, B प्रव्यवत. 1. 13, व्यटितानां. B परिचटितानां. 1. 16, B प्रयोगभेदादेव भेदः, B omits, इति प्रव्यः. 1. 20, प्रतिविधः, B निवेधः.
- p. 43, l. 1, तस्य च व्यवद्वारः, B तद्यवद्वारस्य. l. 4, व्यवपत्रभी, B adds सत्यां. l. 5, वृश्यानामेव B वृश्यमानामामेव.—B omits स. l. 22, M A the words एव थे, to and including व्यमावन, l. 23, are supplied in the margin.
- p. 44, l. 3, विरोधः, B adds च. l. 10, ॰प्रतीती प्रतीतः, B omits प्रतीतः. l. 14, तथा च सति, B तेषां च सति. l. 17, संप्रति गास्ति, B संप्रतितनी.
- p. 45, व्यवृद्धानुपविद्धः, Badds तु.—Bomits च. 1.9, Bomits च. लक्षणा, A writes वक्षणा। न चान । 1. 17, न तु, B न च. p. 46, 1. 3, तिक्षणं, A विष्णं. 1. 6, A omits च. 1. 9, जन्मना,

B •लम्बना. l. 12, ब्योपचारिकां, A ब्योपचारकां. l. 17, प्रतिपादितं, B adds भवति. l. 18, व्याख्येयं, B च ब्याख्येयं.

p. 47, l. 3, B omits तिह्विधिमिति. l. 8, A साधम्येवह्रे विधा-विक्रीत. l. 9, धर्मीऽस्य; A writes यद्य (sic) for यस्य; B धर्मीस्य. l. 12, B omits a line here, writing साधम्यमिभिधेयं यस्य तु विधम्यमिभिधेयं. l. 14, A writes प्रब्दः। व्यच. l. 20, B बार्थः प्रयोजनं यस्ययोजनं प्रकाशियतव्यं वस्तु उद्दिश्य. l. 21, A प्रकाशियतव्यवस्तु. —धनयोः, B नानयोः.

p. 48, 1. 15, उदाहरन, B उदाहरणमुदाहतुं. 1. 17, B omits सिद्धः. 1. 18, ॰योग्यत्वस्य, B योग्यत्वे. 1. 21, व्यक्तिः, A व्यक्तिः. 1. 22, च, A वा.

р. 49, 1. 6, ॰माच॰, В ॰माचः.

p. 50, l. 1, प्रयोगः सविश्रेषणं, B प्रयोगस्य विश्रेषणं. l. 3, यस्य, B स यस्य.—A repeats the pratika यदुत्पत्तिमदिति after उत्पत्तिमत्. l. 4, •विधेः, B •विधिः. l. 11, A व्यनियतत्वे.

p. 51, l. 4, न, B adds च.—विश्रेषणं, B विश्रेषणपरं. l. 8, B omits च. l. 9, प्रव्ययभेदभेदिशाब्दे B. प्रव्ययभेदशब्दे l. 16, B omits second साध्यते. l. 19, •प्रयोगः. B •योगः. l. 20, एवमधं, B एतद्धं.

p. 52, l. 2, गमजलात्, A गमलात्. l. 6, B omits इति.— B omits साध्यधर्मस्य. l. 12, B omits हि, l. 15, स्नृतमधं, B स्नृतमधंय.

p. 53, l. 6, इन्ह, B एव. l. 8, ब्यानुबन्धस सभावः, B ब्यानुबंधवांस्य भावः. l. 11, साध्यसाधनयोः, B साध्यसाधन . l. 18, ब्यानुबन्धेव, B ब्यानुबंधे प. l. 19, A स तक्षियत्ताविन्यक्षस्य साधन ।

p. 54, l. 10, सभावः। स एव च साध्यः। तथा च सिद्धसाधव , B यः

खभावः स एव च साध्यखभावः सिद्धसाधग॰. l. 11, खभावहतवः, B सभावे खभावहतवः. l. 13, खमेः, B खमि॰. l. 18, कार्यहेती, B कार्यहतोः. l. 19, कार्यकारणत्व॰, B कार्यकारणभाव॰.

p. 55, l. 6, A omits हेतुरिष. l. 9, नियतः, B नियमः. l. 12, नियतः, B नियमः. l. 16, निरुत्तः, B नियमः. l. 17, वैधर्णप्रयोगं, B वैधर्णवत्ययोगम्.— l. 20, साधर्णवति खतिरेकः, B साधर्णखतिरेकः.

p. 56, l. 1, B omits इति. l. 2, B तथाप्यन्वयवचनसामध्यीत्. l. 3, A खितरेक. l. 4, B. बुद्धावसितस्य. l. 10, B omits ते. l. 13, A साध्यसत्वं. l. 19, B सर्वस्य प्रतिबद्धस्य.

p. 57, l. 4, B omits तत्. l. 5, B तेना चित्रं प्रतिबन्धोपदर्भनं तदेवान्वयवचनं. l. 9, निवर्त्धानवर्तकः, B निवर्त्धानवर्तकयोः. l. 11, चन्यये, B adds व्याप. l. 14, A इतिकरणो हेतो. l. 17, B omits तु. l. 19, जक्तेन, B युक्तेन.

p. 58, l. 1, A व्याप्तप्रधामानेन. l. 3, A omits प्रतीतेः. l. 5, B is corrupt, or has a lacuna from प्रयोगयोः to घट इति भवति. l. 9, यदुपलब्धिलच्चाप्राप्तमिति, B यदुपलब्धिलच्चाप्रप्ताप्तं सन्नोपलभ्यत इति.

p. 59, 1. 5, A साध्यत्वेनेवाखयमित. 1. 7, वार्थः, B वार्थो यः. 1. 10, वार्या केचित्याध्यं साध्यं चासाध्यं प्रतिपद्माः, B व्यसाध्यं किंचित्याध्यं साध्यं चासाध्यं केचित्यतिपद्माः. 1. 15, तिक्यमंथ, B तत्वयं. 1. 19, B omits च. 1. 20 उदाहरति, B adds यथेति.

p. 60, l. 5, हतीयान्तस्थार्थे वर्तते, B हतीयान्तस्थार्थेन युक्तः. l. 7, B omits एव. l. 10, B omits वर्षा. l. 13, B omits वर्मः. l. 15, साध्यत्व॰, B साध्यत्वस्थ.—चेदं, B चेतत्.

p. 61, 1. 2, B omits second तस्य 1. 17, B omits तत. 1. 18, B omits ते.

- p. 62, l. 1, B omits चनुता. l. 5, प्रयनासनादिषु, A प्रयनादिषु. l. 6, A, बात्माधितेन प्रसिद्धः (omitting बन्धयः ). l. 7, B परार्ध-मान्रेग. l. 9, B omits परस्य. l. 14, बानिराञ्चतः, A बानिञ्चतः. l. 16, प्रदर्शनाय, B प्रतिपादनाय. l. 19, न स पन्नः, B स न पन्नः.— प्रयन्निराञ्चतः, B omits प्रयन्न.
- p. 63, l. 8, विकल्पविज्ञानविषयत्वेन, A विकल्पविज्ञानेन. l. 9, विकल्पज्ञानग्राञ्चं, A ज्ञानग्राञ्चं. l. 23, ब्रवीमिति विक्ति, B ब्रवीति विक्ति.
- p. 64, l. 1, A writes तद्येतद्. l. 2, A बामळानि. l. 5, तथा, A यथा. l. 8, बादर्भयता, A बादर्भयिता. l. 9, भाव्यस्य, B भव्यस्य. l. 10, B बाममर्थो याद्य, A बाम याद्य. l. 12, भाव्यप्रवयार्थस्य, A भव्यमम् याद्य. l. 12, भाव्यप्रवयार्थस्य, A भव्यमम् याद्य.
- p. 65, l. 2, प्रव्यमिंगः, B omits the next two lines, going on to पूर्वक्रमेव; the copyist's eye has wandered from the one प्रव्यमयोगः to the other. 1. 3, प्रव्यः, A writes टब्यः. l. 6, एवं; B adds च. l. 9, व्यवन्तरोक्तक्रमेण, B व्यवन्तरोक्तिन क्रमेण. l. 16, व्यवाधनं, A adds the figure 2. l. 17, वा, A adds the figure 4.—विराह्मतः, A adds the figure 5.
- p. 66, l. 2 एतद, तद. l. 3, प्रतिरूपमं, B प्रतिरूपं. l. 4, A writes विवत्तं. l. 11, करा, B करीकरा.—वा किं॰, A वाकां. l. 17, व्यक्तियः, B नित्यः. l. 18, B writes दयोदयोरिप. l. 22, चायख, B adds तम विद्यान (sic) पंचारादि मित (sic).
- p. 67, l. 1, B writes कार्याकाभूतं l. 2, B writes उच्चते. l. 3, चायुरिष्ट । तेवां, B चायुः । इष्ट तेवां. l. 6, चसंभवात्, B चभावात्. l. 10, विद्यानसत्त्वा, A विद्यानसत्ताया, so also in

next line. l. 11, ततः, A तत्र. l. 14, हेतुभूतं. A writes हेतु-ज्ञात्ततं (sic).

p. 68, 1. 1, परार्थी हि, B परार्थादि. 1. 5, प्रमाणं, B प्रमाणं. 1. 6, स्थात्, B adds तदा. 1. 14, A writes बाज्यादिह्यमाना. 1. 17, A writes गर्ज.

p. 69, l. 1, A writes तदघात. l. 5, केकायितापातिकमः, B केकायितापातिकमः, B केकायितापातिकमः, l. 6, ककायितापातिकमः,

p. 70, l. 2, B omits निवालं. l. 4, प्रद्याते, B प्रद्याते. l. 8, A writes विद्युदाकाश्राचटवत्. l. 9, नाकाश्रादी, B omits what follows down to the second नाकाश्रादी, by a copyist's error.

p. 71, 1. 4, संदिग्धा, B संदिग्ध. 1. 7, B omits च. 1. 9, एवं-जातीयस्य, B एवंजातीयकस्य. 1. 11, संप्रयहेतुः, B संदेशहेतुः (sic). 1. 13, सर्वज्ञे, B संदिग्धे. 1. 17, न स वक्ता, B स वक्ता न. 1. 18, साधनाभावेन, B साधन्यभावेन. 1. 20, सिध्यति, Badds इति. 1. 22, श्रीति। यसात्, B हिर्यसात्।

p. 72, l. 18, आज्ञामन्, B आज्ञामयन्. l. 21, समामर्थी, A writes ससमर्थी, B ससमर्थी.

p. 73, l. 2, बासकाराक्तरासमर्थः, B बासकाराक्तराक्रममर्थः (correct बासकाराक्तरक्रममर्थः). l. 3, बासमर्थावस्थाः, B बासा-सर्थावस्थाः. l. 5, संतानयोः, A writes संतनयोः. l. 12, तिद्वावितंगः A तिद्वितिनः. l. 14, बासकाराकाक्तायां, A writes व्यंधकारायाक्रांतायां. l. 15, • हेतुक्ततं B • हेतुत्वक्ततं. l. 16, भवता, A B भवतः.

p. 74, l. 14, विरोधी, B विरोधी.—कः कहा. l. 21, निवास, A B निवास.

p. 75, 1, परस्परपरिश्वारेख, B परस्वरेख. 1. 3, वस्तुतस्वं, A

writes स्ततत्वं. l. 13, Bomits प्रवित्त. l. 14, सञ्चानवस्थान ०, B सञ्चावस्थानं. l. 16, दिविधः, A दिशोधः.

p. 76, l. 2, विशेषाच, Bomits च. l. 6, निवर्त्य , A निर्वर्त्य . l. 10, वचनादि , B वचन । l. 17, तस्मादसर्व ज्ञत्वविपर्ययादिपन्तात् &c., B तस्मादसर्व ज्ञत्वावीतरागत्वविपर्ययात् (sic) विपन्तात्मर्वज्ञत्वा-वीतरागादिमन्त्वात्मंदिग्धः &c.

p. 78, l. 23, परस्परस्य A परस्परसात्.

p. 80, l. 8, यकाभ्यां, A याभ्यां. l. 11, साधारणानैकान्तिकः, A साधारणानैकान्तिकः, --- ॰ व्याद्यत्तिकः, A adds the figure 2.

p. 81, 1. 7, भवन्सर्वः, A भवत् सर्वः.

p. 82, l. 9, खपरभावनिखयन॰, A omits निखयन॰.

p. 83, l. 2, निश्चयायोगात्, B निश्चययोगात्. l. 5, प्रागादि॰, A प्रमागादि॰. l. 11, B drops a line, writing साध्यस्ये योहिं (sic). l. 13, सिद्धिः, B स्मसिद्धिः. l. 18, B omits वा. l. 21, A omits one येन.

p. 84, l. 2, विराद्धं यत्, B यदिराद्धं l. 18, स्थात्, B स्थादेति तत्.

p. 85, l. 7, A omits तद चे ति. l. 11, A writes • आगमाश्रयो.

p. 86, l. 4, एकं, B एव. संबन्धिभः, B खसंबन्धिभः. l. 9, च, B वा.

p. 87, l. 1, समवायलचाणः, A समवायलचाणः. l. 2, तेन, B बानेन.

1. 4, तुन्नोडी॰, B न क्रोडी॰. 1. 6, तहेप्रसत्ताभावे, B तहेप्रसत्ताथा व्यभावे. 1. 12, तत्तत्तव, A ततत्तव, B तत्तव. 1. 17, व्यक्तिश्र्वो, A श्रूत्ये. 1. 21, B omits व्यक्त्यन्तरेष.

p. 88, l. 1, तदागमसिडस्य, A तदागममसि॰ (sic), B तसादागम॰. l. 2, सर्वगतत्वासर्वगतत्वयोः, B सर्वगतत्वयोः. l. 3, स्वभिसंविक्षतं, B स्वभि-संबद्धाः l. 6, उक्षा विवडः , B उक्षी। इष्ट विवडः । l. 7, व प वस्तुन्यस्य, B व वस्तुन्यस्य हेतोः. l. 10, B omits उक्षः. l. 11, तावतैवेति, A

तावता चेति. l. 12, व्यतः, B ततः. l. 13. तद्वचनं, B ततत्तद्वचनं. l. 18, B omits इति.

p. 89, l. 2, A omits ज्ञानं. l. 3, खभेदेनोत्तं, B उत्तमभेदेन. l. 5, B omits यत्. l. 9, विज्ञाते, B ज्ञाते. l. 12, B तस्य, B साधनमात्रस्य. l. 18, एवं B adds च.

p. 90, l. 1, इतरच, A adds इति. l. 5, साधर्मः B साधर्मः l. 8, सदसत्त्वे, A adds the figure 2. l. 17 साधर्मः B साध्यः l. 21, दृष्टान्तव्यतिरेकेण, B दृष्टान्तमन्तरेण. l. 22, B puts the म before हेतोः.

p. 91, l. 5, प्रदर्भनः, A writes प्रदर्भिन, (as it always writes दर्भायता). B दर्भनः.—प्रदर्भिते, B दर्भिते. l. 9, B omits वैधर्मवृष्टान्तम्य तत. l. 11, वृष्टान्तम्य दोषाः A is defective from here; at the end of the line दोषा is wanting: B वृष्टान्तदोषा. l. 13, omits वृष्टान्तः. l. 14, उक्तं भवति, B द्रव्येतद्रक्तंभवति.
l. 16, प्रव्दस्य निव्यत्वे साध्ये, B निव्यत्वे साध्ये प्रव्यस्य.

p. 92, l. 15, रागादिमत्त्वं, A रागादिमत्त्वे. l. 18, ग्रह्मते, B संग्रह्मते. l. 18, वाद्यपि. A विद्यपि. l. 22, B omits खन.

p. 93, l. 2, प्रकाः, B प्रकाते.—पानियाल . B पानिया . l. 4, पानियाल , B पानियाल . l. 5, वृष्टान्तः ; B goes on to तदर्भेष, 10, from a common cause of error. l. 6, प्रदर्शितान्त्र is from conjecture, the mutilated line breaking off at प्र. l. 22, A omits तथापानियतं.

p. 94, l. 1, वक्तदोषात्. A writes वक्त दोषात्. B वक्तदोषात्. l. 2. वव दृष्टान्तः, B तद्दृष्टान्तः. l. 4, वव, B व्यपि . —वक्तमाच, B वक्तवाम व्याष्ट. l. 5, परमाणवत्, B परमाणः. l. 9, ख्याभावः, B विद्याभावः (sic).

| Sise.        | . Contents.                                                                |                     |     | Per unit of 9 or 100 pages |  |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------|---------------------|-----|----------------------------|--|
| Demy octavo  | Oriental text only Text and translation, notes, etc., mixed; or tion only  | English<br>transla- | Rs. | 1-0-0                      |  |
| Royal octavo | Oriental text only  Text and translation, notes, etc., mixed; or tion only | English<br>transla- | **  | 1-0-0                      |  |
| Quarto       | Oriental text only Text and translation, notes, etc., mixed; or tion only  | English<br>transla- | "   | 2-0-0                      |  |

There are some exceptions to this scale, which in each case will be indicated in the price lists. For the calculation of prices each part of a unit in excess of the 96 or 100 pages counts again as a full unit.

Single issues may be bought separately, but three years after the completion of a work no complete sets are broken for the sale of loose component parts.

Each issue bears, besides its issue number, a fascicle number indicating its place in the work and volume to which it belongs.

With the issue of this Notice all previous prices and price lists are cancelled.

CALCUTTA, 1st January, 1929.

The publications or information about them are obtainable from the Aziatic Society of Bengal, No. 1, Park Street, Calcutta, or from the Society's Agents:—

MESSES. LUZAC & Co., 46, Great Russell Street, London, W.C.

M. PAUL GEUTHNER, 13, Rue Jacob, Paris, VIe.

BUCHHANDLUNG OTTO HARRASSOWITZ, 14, Querstrasso, Leipzig. MESSRS. THACKER, SPINK & Co 3, Esplanade East, Calcutta.

Residents of Europe should order from he Agents.

When ordering direct from the Society the following rules should be observed:—

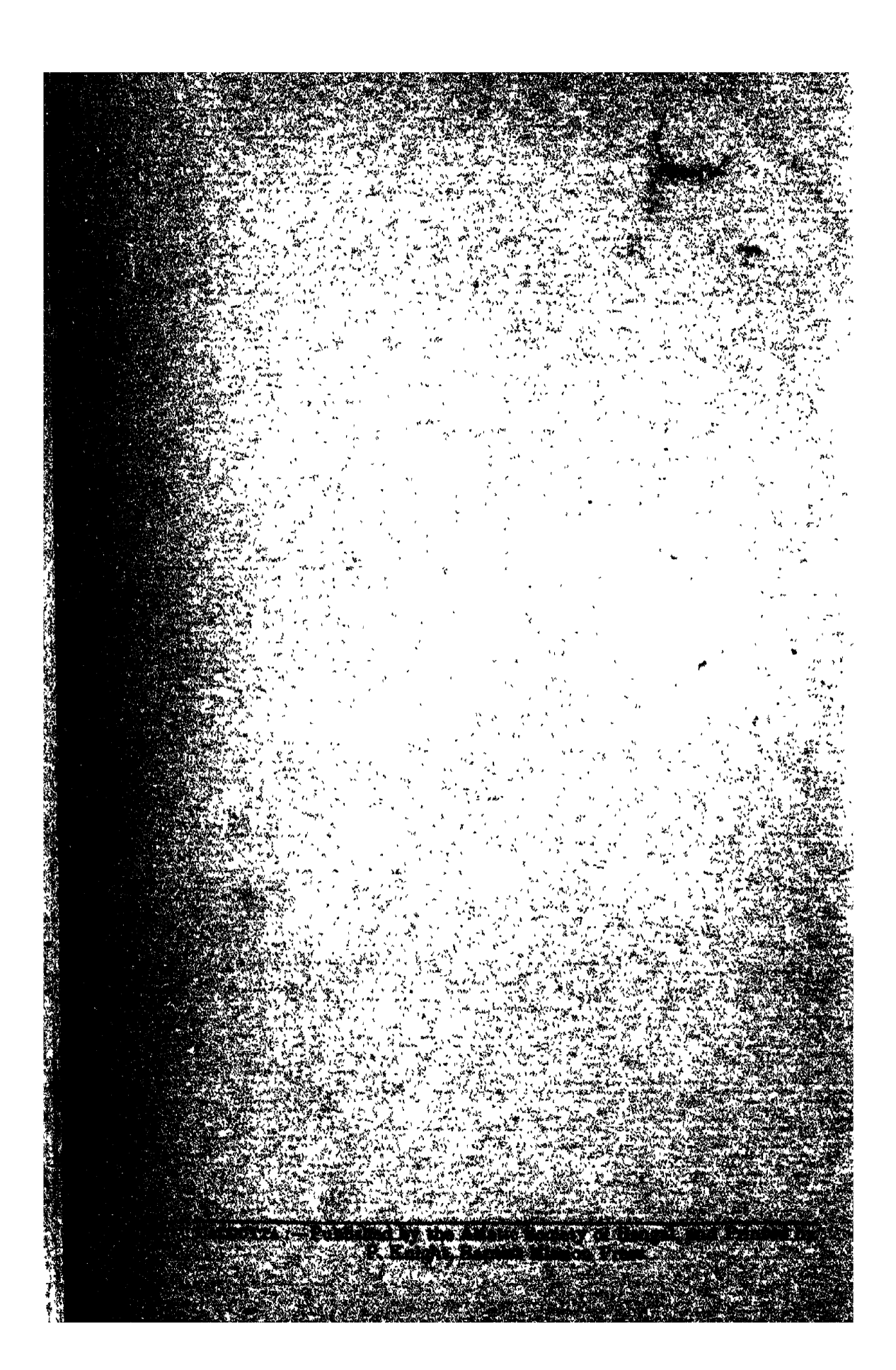
Orders should be addressed to the Asiatic Society of Bengal and not to any Official by name or title.

All Cheques, Money Orders, etc., should be made payable to the

"Treesurer, Asiatic Society of Bengal."

Orders for books should be secompenied by a full name and address, legibly written, and should be sent on a separate cheet of paper containing no other communication.

In India books are supplied by V.-P.P.



| • | <b>&gt;</b> |  |
|---|-------------|--|

## 15966 ROYAL ASIATIC SOCIETY OF BENGAL LIBRARY

Author Nyaya Primela Tika

Title do, by Aharmottara Acharya

Call No.

Date of Issue

Issued to

Date of Reti

ROTAL STREET AND AND STREET OF BERGING